Quaderni di Comunita

Persone, Educazione e Welfare
nella societa 5.0

Community Notebook

People, Education, and Welfare in society 5.0

n. 3/2024
HUMAN FLOURISHING FOR WELLBEING
IN SOCIETY, COMMUNITIES
AND ORGANIZATIONS

edited by
Eugenia Blasetti, Cecilia Costa, Maria Chiara De Angelis,
Eugenio De Gregorio, Andrea Velardi

eurilink

University Press



Iscrizione presso il Registro Stampa del Tribunale di Roma
aln. 172/2021 del 20 ottobre 2021

© Copyright 2025 Eurilink
Eurilink University Press Srl
Via Gregorio VII, 601 - 00165 Roma
www.eurilink.it - ufficiostampa@eurilink.it
ISBN: 979 12 80164 92 6
ISSN: 2785-7697 (Print)
ISSN: 3035-2525 (Online)

Prima edizione, maggio 2025
Progetto grafico di Eurilink

E vietata la riproduzione di questo libro, anche parziale, effettuata
con qualsiasi mezzo, compresa la fotocopia



INDICE

EDITORIALE
Cecilia Costa, Andrea Velardi

RUBRICA EDUCATION

1. Benessere e partecipazione dei giovani leader nelle
aree rurali dell’Europa sud-occidentale. II progetto
YouLeaders

Maria Chiara De Angelis, Valentina Volpi

2. I BEN-ESSERE nell’era delle innovazioni digitali:
come affrontare i cambiamenti in campo educativo
bilanciando rischi ed opportunita

Ezia Palmeri

RUBRICA EMPOWERMENT

1. CENSIS, OCSE e una lezione dal passato per
contrastare la disinformazione e promuovere il
benessere della democrazia

Monica Constantin, Oscar Fulvio Benussi

2. L’associazionismo familiare, luogo di promozione
dell'umano
Pinella Crimi

SAGGI

1. I1 potere dell’esperienza emotiva. Riflessioni sociolo-
giche sulle emozioni come strumenti per il benessere
bio-psico-sociale

Mariangela D’Ambrosio

11

17

19

35

49

51

59

67

69



2. Flourishing, relationships and Self
Sara Pellegrini

3. La felicita tra apparenze e insidie
Michela Luzi

4. Flourishing per il benessere: l’esperienza dei
counselor

Andrea Casavecchia, Alba Francesca Canta, Maria
Alessandra Mole, Benedetta Turco

5. Human flourishing for wellbeing in society,
communities and organizations: A case study in
Bangladesh

Kamrunnahar Koli

6. ChatGPT in ambito educativo universitario: una
prospettiva integrata per il benessere della persona
Edvige Danna

APPROFONDIMENTI

1. “Aggiustare il mondo” con Paul Farmer, ’avvocato
degli ultimi della Terra
Jean-Gabriel Bela

95

123

145

173

233

267

269



di Michela Luzi*

: La felicita € l'obiettivo cui tutti aspirano indefessamente, ed ¢
anche il punto di partenza verso una dimensione esistenziale piu
appagante, piu attraente e quindi piu soddisfacente, che ben descrive il
concetto del flourishing. L’human flourishing consiste nel fiorire di
possibilita e di opportunita di funzionamento ottimale che connotano virtu,
produttivita, crescita e conducono al raggiungimento di un benessere
olistico che dalla persona si proietta nella societa, attraverso una
prospettiva eudonica ed eudaimonica.

: felicita, infelicita, benessere, capitale sociale, arte della vita.

: Happiness can be imagined as the destination of an individual
path, but also as the starting point towards a better existential dimension,
more fulfilling, more attractive and hence more satisfying, which well
represents the concept of flourishing. Human flourishing is well
represented by the possibilities and opportunities for optimal functioning
that connote virtue, productivity, growth and lead to the achievement of
holistic well-being that is projected from the person into society, through a
eudonic and eudemonic perspective.

: happiness, wellbeing, social capital, art of life.

* Professore Associato in Sociologia dei fenomeni politici, Universita degli Studi
Niccoldé Cusano, michela.luzi@unicusano.it.

Accettato Novembre 2024 - Pubblicato Dicembre 2024.

123



Una meta ambita

Ogni uomo aspira alla realizzazione piu completa e
complessa del suo essere integrale e, spronato dallo stimolo
all’autenticazione del proprio sé, affronta la scommessa della vita
sotto lindice dell’aspirazione alla felicita. «Quest’ultima non si
configura come un qualcosa di possedibile o padroneggiabile dai
singoli esseri umani. Essa, piuttosto, rappresenta l’orizzonte
rispetto al quale si colloca ogni atto umano progettuale e finalizzato.
E ci0o sia in rapporto alla propria personalita psichica, sia nei
riguardi della relazionalita che si approccia nei confronti dell’altro
da sé» (Viscomi, 2016: 1). Ognuno aspira, quindi, alla felicita. La
cerca in continuazione, la desidera ardentemente. E una meta
anelata, che sembra sfuggire indefessamente, perché ostacolata
dalle mille insidie del mondo reale (Natali, 2014). La felicita puo
essere concepita come un approdo finale di un cammino personale,
ma anche come punto di partenza verso una dimensione esistenziale
migliore, piu appagante, piu seducente, piu soddisfacente, che puo
contribuire, insieme ad altre variabili, anche alla realizzazione
dell’human flourishing. L’human flourishing € un concetto che da
qualche anno viene proposto dalle analisi della psicologia positivista
ed ha l'obiettivo di rappresentare una prosperita (flourishing) come
configurazione del benessere soggettivo e psico-sociale, che ben si
coniuga con la felicita (Seligman e Csikszentmihalyi, 2000; Gable e
Haidt, 2005; Burr e Dick, 2022; van Zyl et al., 2024).

Domandarsi cosa sia la felicita e cosa rappresenti anche il
suo opposto, l'infelicita, significa porre una fondamentale questione
anche di carattere sociologico; perché entrambe determinano il
perimetro esistenziale di ciascun individuo e la base valoriale, su cui
poggiano, di volta in volta, le societa nel loro fluire storico. Ma non
esiste solo una felicita. Ce ne sono tante, ciascuna per ogni
individuo, che riconosce quella propria attraverso le esperienze

124



maturate e le aspirazioni coltivate. Questo rende anche difficile
definire in maniera assoluta la felicita, proprio perché non ha
caratteristiche determinate ed immutabili (Blackshaw, 2009).
«Etimologically, the definition of happiness presents certain
problems, for the denotation is different languages, and many
languages employ several terms to denote facets and nuances of the
experience. In English, happiness comes from the root hap, meaning
chance, good look or fortune» (G6tz, 2010: xi).

Nell’eta dell’oro, la felicita era un’immagine mitologica. Il
poeta greco Esiodo nel testo Le opere e i giorni (2023) racconta di
uomini che vivevano come dei, liberi da pene e affanni, in uno stato
di perenne felicita. Gli uomini erano mortali, ma per loro la morte
non rappresentava un’esperienza drammatica quanto piuttosto un
lento spegnersi. Successivamente Aristotele € stato il primo filosofo
a riconoscere una felicita di tipo soggettivo, attraverso la sua ‘etica’
che comprende gran parte degli aspetti che i pensatori moderni
associano alla felicita soggettiva: I’'autorealizzazione, la scoperta di
«significato», il «flusso» di coinvolgimento creativo nella vita, le
«emozioni positive» (Edith, 2019). Diventare individui soggettiva-
mente felici € una grande responsabilita, cosi come, a prescindere
dalle circostanze, lo € decidere di diventare felici. Aristotele, dando
seguito allimpostazione socratica, € convinto che la ricerca della
felicita debba procedere avendo a cuore la ragione etica della propria
esistenza perché dipende, essenzialmente, dalla volonta e dalle
azioni dell’individuo (Josephs, 2003). Questo induce 1'uomo a fare
delle scelte finalizzate alla realizzazione di un obiettivo, con la
prospettiva di qualcosa per cui valga la pena vivere; I'importante &
giungere alla individuazione del fine ultimo, il cosiddetto “bene
supremo” (Jha, 2010: 101). L’idea fondante della felicita, in senso
aristotelico, si rinviene nel concetto di “Eudaimonia” (Kenny, 1978).
La parola greca significa, letteralmente, avere avuto in sorte un
demone favorevole, che denota una condizione complessiva di

125



benessere, garantita da una sorte propizia (Aristotele, 2007). Ma,
secondo Aristotele, la felicita non € mandata da una divinita, non é
un possesso né un uso, ma «arriva a causa della nostra virta. Ogni
virtu (areté) ha l'effetto di portare alla buona realizzazione cio di cui
€ virtu, e di far si che eserciti bene la sua opera» (2007, II 5). La virtu,
quindi, produce benefici estrinsechi, ma € piu probabile essere felici
se si vive anche in un contesto favorevole e propizio.

Diversamente da Aristotele, per Hobbes ogni uomo pensa ed
agisce per sé, per soddisfare i propri bisogni e realizzare i propri
desideri. «If in Aristotelian eudaimonia “Felicity of this life consisted
[...] in the repose of a mind satisfied,” it is precisely the want of this
which impresses Hobbes. For «there is no such Finis ultimus (utmost
aimed), nor Summum Bonum (greatest Good)» (O’Neill, 1994:21). La
stessa felicita € un continuo progredire del desiderio da un oggetto
ad un altro, ed il conseguimento del primo non ¢ altro che la via
verso quello che viene dopo. La causa di cido € che l'oggetto del
desiderio di qualsiasi uomo non € quello di gioire una volta sola e
per un istante di tempo, ma quello di «assicurarsi per sempre la via
per il proprio desiderio futuro» (Hobbes, 1989:78-79). L’inclinazione
generale dell'umanita €, quindi, quella di un desiderio perpetuo e
senza tregua, di un potere dopo ’altro «che cessa solo nella morte»
(Ivi: 101). Pertanto, la felicita considerata come una continua
progressione del desiderio da un oggetto a un altro, consiste
nell’anelito di assicurarsi sempre l'obiettivo di un’ambizione futura.
Al contrario, quello che pud compromettere od ostacolare la felicita
di un uomo ¢ la paura verso il futuro, 'ansia della poverta, delle
malattie e della morte, una condizione inevitabile dello stato di
natura, che puo arrivare a rendere 1'uomo pigro e inerme; questa
immobilita pud trasformarsi in una apatica rinuncia a vivere una
vita che valga la pena di essere vissuta.

I1 concetto di felicita ha avuto il suo posto d’onore anche
nella Dichiarazione di Indipendenza Americana del 1776, nella quale

126



viene specificato che la felicita deve essere un diritto universale di
tutti gli uomini. Anche nella Dichiarazione dei Diritti dell'Uomo del
1793, successiva alla Rivoluzione francese, viene fatto riferimento
alla felicita e gia nel primo articolo € specificato come lo scopo della
societa sia una felicita comune. Pertanto, € necessario istituire un
governo che possa garantire agli uomini il godimento dei diritti
naturali e imprescrittibili, come premessa fondamentale per il
raggiungimento di una felicita comune.

E convinto di questo anche Milan Kundera, secondo il quale
la lotta per i diritti umani guadagna sempre piu popolarita,
diventando una sorta di presa di posizione universale su tutto, al
punto tale da riuscire a trasformare gran parte dei desideri umani
in diritti. «The world has become man’s right and everything in it has
become a right: the desire for love the right to love, the desire for
friendship the right to friendship, the desire to exceed the speed limit
the right to exceed the speed limit, the desire for happiness the right
to happiness» (Kundera, 1991:154).

Bertrand Russell, invece, ha una visione differente ed ¢é
convinto che il segreto della felicita sia determinato dal fatto che il
mondo sia horrible (Edwards et al., 1967:256). Ribadisce questo
concetto nel testo The Conquest of Happyness, specificando che il
segreto della felicita consiste nell’avere interessi flessibili ed ampi;
inoltre, € importante riuscire a fare in modo che gli eventi siano
quanto piu possibile favorevoli (Russel, 1930: 157). Nel libro, Russell
fa riferimento alle persone felici e cerca di formulare delle ipotesi che
le rendano tali, considerando diversi fattori e variabili. «The external
things that are necessary for happiness are simple: food, shelter,
health, love, successful work, the respect of the people in one’s
group, and at least for some, having children. People who possess
these things yet are still unhappy, Russell says, suffer from
psychological maladjustments, which, if serious, may require the
aid of a therapist, though in most cases people can cure themselves»

127



(Carey e Ongley, 2009: 86). Russell, analizzando lo scontento che
caratterizza la societa a lui contemporanea, € convinto che questa
situazione sia determinata da un’insoddisfazione subordinata ad
una visione pessimistica della vita e del mondo e da una tristezza
diffusa dovuta ad una certa amoralita (Griffin, 2003). Infatti, i dove
non c’é felicita, inevitabilmente, prende piede il suo opposto:
I'infelicita. Quest’ultima non é altro che una felicita mancata, un
traguardo mai raggiunto, un anelito frustrato. L’infelicita risiede
anche in un eccesso di aspettative incompiute e puo essere il
risultato di un modus vivendi ed operandi che genera resistenze e
conflittualita (Silver, 2013).

Il contrario della felicita, l'infelicita, s’impone a noi con una forza
equivalente. Non abbiamo piu bisogno di analisi dello sfruttamento o della
dominazione straniera per avvertire 'infelicita di chi € privato della propria
vita dalla violenza, da una catastrofe naturale, da un dramma personale,
dalla malattia o dalla repressione. Cause naturali e cause sociali
s’intrecciano poiché ormai la causa conta meno dell’effetto, della scissione,
della rottura del filo della vita, che non € soltanto esistenza biologica ma
anche rete di ricordi e progetti, scambi e affetti, nello specchio dei quali
ciascuno di noi riconosce il proprio volto e ascolta la propria voce. Nessuno
ignora che l'infelicita ha spesso cause sociali o politiche e che la felicita
presuppone anche la soppressione della dominazione e dello sfruttamento,
ma non possiamo dimenticare che 'obiettivo finale ¢ la felicita di ciascuno
(Touraine, 1998:73).

Grazie alla sua onnicomprensivita, l'idea di felicita,
rendendo intollerabili le situazioni infelici, spinge 1'uomo a ribellarsi
e a pretendere un cambiamento, a cercare una sorta di riscatto che
lo stimoli perennemente nel tentativo di cambiare il suo stato di
malessere. Perché € evidente che ¢ meglio essere felici che infelici.
«Ma questi due pleonasmi sono tutto cio che si puo dire della felicita
con una fondata sicurezza di sé. Tutte le altre frasi che coinvolgono

128



la parola “felicita” sono destinate a suscitare polemiche» (Bauman,
2009: 23).

La felicita, in effetti, ha una natura polisemica perché
racchiude in sé una duplice dimensione: quella sociale e quella
personale, propria di ciascun individuo che la elabora attraverso le
sue esperienze di vita e le sue aspettative. La felicita essendo l’esito
di attimi e di momenti vissuti, € un assoluto individuale immerso
nei relativismi della dimensione personale e sociale, per questo €
meglio non accostarla tanto al benessere, quanto alla soddisfazione
personale e soggettiva, che pero € difficile da misurare. Per lo stesso
motivo, € difficile anche che venga precisamente definita; come
ribadisce Bauman puo essere al massimo spiegata.

Sappiamo anche quando dire “sono felice” e quando “non lo sono”.
Ma la maggior parte di noi avrebbe difficolta se ci chiedessero di enunciare
la regola che ci ha permesso di applicare una delle coppie di parole “felicita
- infelicitda” a un caso particolare. Non sara facile nemmeno articolare in
modo chiaro e inequivocabile cosa intendiamo quando diciamo “sono felice”
o “sono infelice”. Il piu delle volte offriremmo una spiegazione piuttosto che
una definizione: diremmo che cosa, secondo noi, ci ha reso (o puo renderci)
felici o infelici, piuttosto che tipo di esperienza abbiamo avuto e che
vorremmo riportare e comunicare usando una di queste parole.
L’esperienza di essere felici o meno € simile, in questo senso, all’esperienza
di un colore. Sappiamo come usare la parola “rosso”, ma non sappiamo
come descrivere 'esperienza del rossore (Bauman, 2005: 123).

I1 confine tra lo stato di felicita e quello dell’infelicita & molto
fragile. Con estrema facilita si puo passare dall’'uno all’altro in una
tensione continua. Ma, in realta, non puo esistere 1'una senza che vi
sia anche l’altra, perché la vita e le vicissitudini dellindividuo
contemplano le due condizioni quasi contemporaneamente. Infatti,
la felicita rappresenta una sfida per 'uomo e l’esito non € mai certo
e semplice da poter raggiungere, perché le insidie e le scorciatoie

129



fuorvianti sono sempre in agguato. Questo fa si che risulti essere
ancora piu complicato districarsi e restare immuni rispetto a fasulle
o fallaci prospettive di piacere, considerando il fatto che in caso di
fallimento l’esito inevitabile €& proprio linfelicita (Prandstraller,
1998). Inoltre, la felicita viene intesa come esperienza relazionale,
come ricerca di qualcosa che dia un senso alla propria vita e a quella
degli altri, che sia tematizzabile come benessere, fisico e psichico
(Beilharz, 2000). Del resto, non c’¢ scienza umana che possa fare a
meno della dimensione etica delle azioni, e dei progetti di vita delle
persone (Borgna, 2010: 29). Anche per questo l'idea di felicita ha un
ruolo sociale importante: wunisce 1'umanita. Tutti gli uomini
inseguono la felicita e tentano di evitare per quanto sia possibile
I'infelicita. Ma per riuscire in questo ambizioso intento si dovrebbe
imparare gli uni dagli altri e magari tentare, almeno, di accorciare le
distanze. In questo modo si potrebbe stimolare il desiderio di rendere
Iignoto familiare, il distante prossimo, l’alieno uno di noi.
«L’aspettativa di felicita e di sempre maggiore felicita divenne la
principale formula di legittimazione dell’integrazione sociale e la
principale motivazione del coinvolgimento di ogni individuo in sforzi
comuni e cause comuni» (Bauman, 2005: 139).

La felicita puo, quindi, essere considerata come una
costruzione, le cui fondamenta poggiano su un percorso formativo
di natura indubbiamente etica, ma anche culturale, il cui approdo
non puo essere che la capacita di saper ben interpretare la realta e
la sua rappresentazione e di raggiungere un certo benessere. Anche
se il benessere degli individui € condizionato da tutta una serie di
altri elementi: lo status economico, il grado di istruzione, il livello di
stress, fattori genetici e personali (Setiffi e Maturo, 2024). Tutti
questi elementi possono o meno favorire anche le capacita
comportamentali, cognitive ed emotive di ciascuna persona, che
sono ben rappresentate, come gia detto, dal concetto del flourishing
che puo essere definito come una sorta di funzionamento ottimale,

130



che descrive affettivita positiva, soddisfazione e slancio vitale.
L’opposto, invece, € rappresentato dal concetto del languishing
(stagnazione), una condizione di disordine che genera una
sensazione di vuoto e di indolenza molto simile allinfelicita. Per
favorire il piu possibile il benessere € opportuno interessarsi delle
cause di eventuali sofferenze o carenze che rendono I'uomo infelice,
ma € importante anche misurare il buon funzionamento della
persona attraverso una prospettiva edonica ed eudamonica.
Edonica come dimensione del piacere personale (hedone) legato a
sensazioni € ad emozioni che si provano nel divertirsi, nel provare
piacere, nel vivere momenti di gioia e di estasi. La prospettiva
eudamonica, invece, fa riferimento allo sviluppo e alla realizzazione
specifica delle potenzialita individuali, ed € possibile rappresentarla
anche come percorso di crescita che si compie verso l'integrazione
con il mondo circostante e con gli altri (Ryan e Deci, 2001).
Aumentare le quantita di flourishing nella vita delle persone
puod essere un obiettivo realizzabile enfatizzando risorse e
potenzialita dell’individuo, privilegiando la promozione della salute
e adottando wun approccio bio-psico-sociale di integrazione
dell'individuo nella societa. Anzi, gia nel 1948 1’Organizzazione
Mondiale della Sanita definiva la salute come «uno stato di completo
benessere fisico, psichico e sociale e non solo 'assenza di malattia e
infermita». Resta, comunque, valido un elemento fondamentale: non
si € mai soddisfatti o appagati in senso assoluto ma sempre in
relazione a qualcosa, che cambia nel tempo perché rappresenta le
sedimentazioni dei valori predominanti in quel particolare momento
(Davies, 2016). Quindi, non esiste una sola felicita, ma tante.
Ciascuna per ogni individuo, che riconosce quella propria attraverso
le esperienze maturate e le aspirazioni coltivate, le scelte fatte e le
occasioni proposte. La felicita, infatti, pud essere qualsiasi cosa:
un’esperienza o uno stato d’animo, un’‘immagine, un evento storico,
una citta, un pensiero, un altro da noi e protagonista ne € sempre

131



I'uomo che vive e partecipa insieme agli altri.

Un costrutto apparentemente semplice

Nella societa contemporanea € sempre piu prevalente un
concetto di felicita fondato sul possesso ed ancorato ad una ferrea
prospettiva individualista, che enfatizza il raggiungimento del
benessere personale a vantaggio del quale vengono sacrificate
anche le relazioni con gli altri (Graham, 2011). Le vicende recenti
hanno perd dimostrato che la felicita € difficilmente misurabile con
criteri quantitativi e le analisi sociali attestano come la crescita del
benessere economico e dell’agiatezza non corrispondono sempre ad
un adeguato aumento della felicita o ad un accrescimento della
soddisfazione personale (Bartram, 2012). Questo perché la felicita
€ intrinseca all’individuo e determinata dalle dimensioni del sé
stratificato e dalle relazioni con gli altri (Elias, 2012).

Elias advances a relational sociology based upon an image of
homines aperti — open, interdependent pluralities of humans (Salumets,
2001) — as a means of overcoming this dominant conception, which, he
suggests, in turn underpins such dichotomies as the individual-society,
structure-agency, mind-body, culture-nature, and so forth that are
commonly encountered in much social scientific thinking [...] The very
notion, then, that happiness is a common emotion — and at that, one that
can meaningfully be said to pervade all cultures in all historical periods
— which ‘in itself’ can ‘flourish’, in this context or that — is now increasingly
coming to be challenged (Kaspersen e Gabriel, 2013: 69).

Le scienze sociali hanno mostrato un particolare interesse
nel passaggio che €& avvenuto dal concetto di “flow”
(Csikszentmihalyi, 1990) a quello piu elaborato e completo del
“flourishing” (Seligman, 2011). Infatti, mentre lo stato di flow
nell’individuo emerge spontaneamente durante un’attivita

132



coinvolgente e appassionante, il raggiungimento del flourish,
invece, richiede un impegno costante ed attivo, che si manifesta in
un concreto percorso che conduce al miglioramento del proprio sé.
Coinvolgersi attivamente in azioni orientate al miglioramento
personale, alla connessione sociale e alla ricerca di significato
diventa fondamentale per raggiungere una vita piena e appagante.
In questo modo, l'individuo riesce a diventare parte attiva del
proprio sviluppo in quanto Soggetto in senso tourainiano
(Touraine, 2015) e come protagonista del proprio benessere. Il
Subjective Well-Being (Steinmayr et al., 2019) diventa 'obiettivo del
flourishing, vale a dire il mero soddisfacimento dei bisogni di
competenza, di relazione e anche di auto-accettazione. Questo
costrutto comprende un insieme di caratteristiche fondamentali
per la sua realizzazione, tra cui emozioni positive, interesse,
resilienza, scopo, autostima, ottimismo, vitalita, autodetermi-
nazione e relazioni positive con gli altri. Le persone sperimentano
un certo benessere emotivo e psicologico quando si impegnano
attivamente per vivere una vita piena di significato e di
realizzazione; hanno, quindi, l'obiettivo di dover arrivare al “bene
supremo” (Jha, 2010), inteso come fine ultimo, intraprendendo
azioni e relazioni positive alle quali si dedicano con impegno, con
perseveranza, con ottimismo e fiducia (Pawelski, 2022).

In effetti si riesce ad essere felici finché ci sono fiducia e
speranza, che rimangono attive solo a condizione di una
prospettiva di “nuove occasioni” e “nuovi inizi”. Chi aspira alla
felicita deve mettere in gioco se stesso, prendendo delle decisioni e
facendo delle scelte, diventando artefice della propria vita,
adeguandosi ad una condizione di trasformazione costante, che &
propria di ogni persona e di ciascuna societa. L’arte della vita
diventa cosi una sfida nella quale l'individuo deve riuscire a
sottrarsi all’inerzia delle abitudini, prevedendo ed essendo pronto
e disponibile anche ad affrontare dei cambiamenti a mutamenti

133



necessari per riuscire ad adeguarsi e cogliere il flusso incessante
di nuove opportunita (Davis e Tester, 2010).

La vita € un’opera d’arte non € un postulato o un monito (del tipo
“cerca di rendere la tua vita bella, armoniosa, sensata e piena di significato,
proprio come i pittori cercano di fare i loro quadri o i musicisti le loro
composizioni”), ma una constatazione. La vita non puo non essere un’opera
d’arte se si tratta di una vita umana, la vita di un essere dotato di volonta
e liberta di scelta. La volonta e la scelta lasciano la loro impronta sulla
forma della vita, nonostante tutti i tentativi di negare la loro presenza e/o
di nascondere il loro potere attribuendo il ruolo causale alla pressione
schiacciante di forze esterne che impongono il “devo” dove avrebbe dovuto
esserci il “voglio”, restringendo cosi la scala delle scelte plausibili (Bauman,
2009: 69).

La propensione alla felicita € accessibile a qualsiasi essere
umano a prescindere dalla sua ricchezza, dalla sua condizione
sociale, dalle sue capacita intellettuali, dalle sue condizioni di
salute. Non dipende dal piacere, dalla sofferenza fisica, dall’amore,
dalla considerazione o dall’ammirazione altrui, ma esclusivamente
dalla piena accettazione di sé, che Nietzsche ha sintetizzato
nell’aforisma: “Werde, der du bist”, (diventa cio che sei) (1887: 158).
In questa prospettiva chi € infelice, invece, diventa, in qualche modo,
la causa stessa della propria infelicita, poiché la propensione alla
felicita e, quindi, il benessere che ne consegue, non € piu una
faccenda di ‘umori’, ma rappresenta un vero e proprio dovere etico,
che presuppone una buona conoscenza di sé e anche una volonta
che riesce a limitare 'ampiezza smodata dei desideri, accogliendo
solo quelli compatibili con le proprie capacita e possibilita. «Nello
scarto tra il desiderio che abbiamo concepito e le possibilita che
abbiamo di realizzarlo c’¢ lo spazio aperto, e talvolta incolmabile,
della nostra infelicita, che ci rode 'anima e mal ci dispone di fronte
a noi e agli altri» (Galimberti, 2009: 73). Le riflessioni che sono state
espresse nel tempo collocano l'esperienza della felicita in una

134



prospettiva lontana rispetto ad wuna concezione mondana e
banalizzata che riduce la felicita ad una ricerca di mete effimere e
precarie che riescono a creare distrazione e dis-impegno, ebbrezza e
soddisfazione, fuga ed oblio dai doveri e dalle responsabilita, anche
se solo temporaneamente (Haybron, 2008). La mobilita e la
flessibilita diventano condizioni indispensabili per l'identificazione e
il riconoscimento di alcune appartenenze, cosi come ’esclusione puo
essere, invece, letale. Nell’alternarsi di adesioni, identificazioni o
allontanamenti ed estraneazioni dai gruppi di riferimento, gli
individui vivono con angoscia la minaccia dell’esclusione e soffrono
la conseguente umiliazione che ne subisce l'identita che, di fatto, si
riconosce prevalentemente nell’homo consumens, protagonista
indiscusso della societa della crescita e di una societa dominata
dall’economicismo imperante (Bauman, 2007). II cuore antropo-
logico di questo tipo di societa € la dipendenza dei suoi membri dal
consumo, dalla bulimia dell’acquisto a cui corrisponde il
workalcholism, la dipendenza dal lavoro. Questo meccanismo pero
non facilita il perseguimento della felicita, piuttosto il suo opposto,
I'infelicita. Che é fondata sulla continua creazione di desidero. Un
desiderio che a differenza dei bisogni, non conosce sazieta; si fissa
sul possesso, sul potere, sulla ricchezza, sul sesso, tutte cose la cui
sete non conosce limiti e che allontanano dal concetto di felicita.

Costruire felicita vuol dire dunque anche aprirsi alla
curiosita e alla mobilita mentale, al sacrificio e alla fatica che ne
conseguono. Come la felicita ha bisogno di persone affamate, la
infelicita attrae i soddisfatti, i placati, quelli la cui mente indossa
sempre le pantofole. Troppi dei nostri adulti si sono illusi che la meta
fosse prossima, gli sforzi compiuti, il porto avvistato. Cosi hanno
placato l'anelito magnifico della ricerca, vanificato l'intuizione di
Melville (1851), per cui «importante € partire con ardore, non
arrivare» (Crepet, 2010: 79).

135



Conclusioni

La felicita racchiude in sé diversi significati: benessere
sociale, eudaimonia, soddisfazione per la vita, divertimento ed
edonismo, per cui € difficile riuscire a trovare una definizione
condivisa. Molti sono i fattori che influenzano il concetto e la sua
percezione da parte dell’individuo: fattori di carattere sociale,
economico e culturale. Alcune delle ricerche effettuate sulla
collettivita dimostrano come la percezione della felicita si muova
lungo un continuum, che va dalla soddisfazione dei desideri al
distacco dalle passioni. Ma € una concezione piu che altro mondana
dovuta al fatto che la maggioranza delle persone € convinta che la
felicita dipenda dal rapporto che si ha con l’'avere, ancorato ad una
ferrea prospettiva individualista ed economicista, che spesso
enfatizza il raggiungimento del benessere personale, escludendo ed
evitando qualsiasi contatto e relazione (Graham, 2011).

Si innesca una rincorsa tra aspirazioni e realizzazioni: una
volta raggiunta la meta materiale gli individui alzano progressiva-
mente 1’asticella dei loro traguardi successivi, riducendo il grado di
soddisfazione di quanto gia € stato acquisito (Sotgiu, 2023 e 2015).
Aspetto che tendenzialmente, spiega perché il significativo aumento
di reddito e di benessere economico, dall’eta della pietra ad oggi, non
abbia determinato un progresso lineare e costante della felicita,
dando seguito al paradosso di Easterlin o paradosso della felicita
(1974). Easterlin € convinto che la felicita subisca effetti negativi sia
dalla tendenza ai miglioramenti delle proprie condizioni economiche,
sia dal confronto con le condizioni economiche degli altri. Questi
effetti negativi, tuttavia, possono essere bilanciati da altri fattori che
I'individuo puo attivare nel suo contesto sociale: la condivisione,
l'equita, il capitale sociale. La felicita si colloca cosi nella
ricomposizione delle separazioni-contrapposizioni tra individuo e
contesto, che conduce ad una visione integrata, in cui le esigenze

136



del singolo si armonizzano con quelle degli altri membri della
collettivita (Melnick, 2014). Ed infatti, per provare la vera felicita, €
necessario non rinchiudersi su sé stessi, ma cercare l’altro e
guardare oltre (Donati, 2011). L’altro uomo, l’altra donna, tutti gli
esseri viventi: piante e animali della terra, delle acque e dell’aria, che
dovrebbero essere incontrati, toccati, guardati, ammirati, per
lasciarsi stupire e incantare dalla loro meraviglia e dal loro disastro,
dalla loro bellezza e dalla loro capacita di turbare. «Felicita € donarsi,
e accogliere i doni della vita. Il dono ¢ il grande fabbricante di felicita:
perché senza dono non c’¢ amore, né dato né ricevuto. E se I’essere
umano non ama gli altri, i suoi compagni di avventura nel mondo,
nella vita, non puo essere felice. Sara magari ricco, potente, ‘di
successo’, ma gli manchera sempre quella lucentezza nello sguardo,
quell’allegra amicizia tra corpo e anima che accompagna la felicita»
(Risé, 2014: 10). Quindi, l'individuo, il cittadino, il membro attivo
della societa hanno tutti il dovere di cooperare, scavalcando il
proprio orizzonte particolare, aprendosi alla vita collettiva (Finnis,
2011). Entrare in relazione, partecipare, condividere diventano le
tappe di avvicinamento allo stato di felicita e anche per tentare di
raggiungere quello stato di human flourishing come percorso
evolutivo e costante di realizzazione della persona, che ha come
orizzonte ultimo la buona riuscita dell’esistenza vista come “tutto
intero”, insieme agli altri, all'interno di una buona societa (Macltyre,
2009).

In questo modo, '’human flourishing declina al meglio quel
concetto di felicita eudaimonistica, enfatizzando la dimensione di
crescita, sviluppo e benessere dell’individuo e della societa di cui fa
parte. Perché, come sosteneva Seneca, la felicita non consiste in
qualcosa di cui ci si possa impadronire, né in una realta presente in
un qualche luogo o situabile in un determinato tempo dell’essere. La
felicita, se compete autenticamente a cio che si pensa come essere

137



umano, puod abitare e trovarsi soltanto nell’interiorita dell’io, che si
armonizza entrando in relazione con gli altri.

Aristotele. (2007). Etica Nicomachea. In C. Natali (a cura di), Bari-
Roma: Laterza.

Bartram, D. (2012). Elements of a sociological contribution to
happiness studies. Sociology Compass, 6(8). https://doi.org/10.
1111/j.1751-9020.2012.00483.x.

Bauman, Z. (2002). Society under siege. Cambridge: Polity Press;
(trad. it., La societa sotto assedio, Roma-Bari: Laterza, 200535).

Bauman, Z. (2007). Homo consumens. Lo sciame inquieto dei
consumatori e la miseria degli esclusi. Trento: Centro Studi Erickson.

Bauman, Z. (2008). The art of life. Cambridge: Polity Press; (trad. it.,
L’arte della vita, Roma-Bari: Laterza, 2009).

Beilharz, P. (2000). Zygmunt Bauman: Dialectic of modernity.
London: Sage.

Blackshaw, T. (2009). Happyness. In T. Blackshaw & G. Crawford (a
cura di), The SAGE Dictionary of Leisure Studies (pp. XX-XX).

London: Sage.

Borgna, E. (2010). Le figure della felicita. In P. Crepet (a cura di),
Perché siamo infelici (pp. XX-XX). Torino: Einaudi.

138



Burr, V., & Dick, P. (2021). A social constructionist critique of
positive psychology. In S. Slife, S. Yanchar, & F. Richardson (Eds.),
Routledge International Handbook of Theoretical and Philosophical
Psychology (pp- 151-169). New York: Routledge. https://doi.org/10.
4324 /9781003036517-11.

Carey, R., & Ongley, J. (2009). Historical Dictionary of Bertrand
Russell’s Philosophy. Lanham: Scarecrow Press.

Crepet, P. (2010). Perché dovremmo essere felici? In P. Crepet (a
cura di), Le figure della felicita (pp. 67-100). Torino: Einaudi.

Csikszentmihalyi, M. (1990). Flow: The psychology of optimal
experience. New York: Harper & Row.

Davies, W. (2016). L’industria della felicita: Come la politica e le
grandi imprese ci vendono il benessere. Torino: Einaudi.

Davis, M. E., & Tester, K. (2010). Bauman’s challenge: Sociological
issues for the 21st century. New York: Palgrave Macmillan.

Donaldson, S. I. (2024). The critiques and criticisms of positive
psychology: A systematic review. The Journal of Positive Psychology,
19(2), 206-235. https://doi.org/10.1080/17439760.2023.2178956.

Donati, P. (2011). Relational sociology: A new paradigm for the social
science. New York: Routledge.

Easterlin, R. A. (1974). Does economic growth improve the human
lot? In P. A. David & M. W. Reder (Eds.), Nations and households in
economic growth: Essays in honor of Moses Abramovitz (pp. XX-XX).
New York: Academic Press.

139



Edith, H. (2019). Il metodo Aristotele: Come la saggezza degli antichi
puo cambiare la vita. Torino: Einaudi.

Edwards, P., Alston, W. P., & Prior, A. N. (1967). Russell, Bertrand
Arthur William. In The Encyclopedia of Philosophy (Vol. VII, pp. XX-
XX). New York: Macmillan.

Elias, N. (2012). On the process of civilisation: Sociogenetic and
psychogenetic investigations (Collected Works, Vol. 3). Dublin: UCD
Press.

Esiodo. (2023). Le opere e i giorni: Lo scudo di Eracle. Milano:
Mondadori.

Finnis, J. (2011). Human rights & common good. Oxford: Oxford
University Press.

Gable, S. L., & Haidt, J. (2005). What (and why) is positive
psychology? Review of General Psychology, 9(2), 103-110.
https://doi.org/10.1037/1089-2680.9.2.103.

Galimberti, U. (2009). I miti del nostro tempo. Milano: Feltrinelli.

Graham, C. (2011). The pursuit of happiness: An economy of well-
being. Washington, D.C.: Brookings.

Griffin, N. (Ed.). (2003). The Cambridge companion to Bertrand
Russell. Cambridge: Cambridge University Press.

Gotz, 1. L. (2010). Conceptions of happiness. Maryland: University
Press of America.

140



Haybron, D. M. (2008). The pursuit of unhappiness: The elusive
psychology of well-being. New York: Oxford University Press.

Hobbes, T. (1839). Leviathan: Or the matter, form, and power of a
commonwealth, ecclesiastical and civil (Vol. 3). W. Molesworth (Ed.).
London: John Bohn; (trad. it., Leviatano, A. Pacchi (Ed.), Roma:
Laterza, 1989).

Jha, S. (2010). Western political thought: From Plato to Marx. New
Delhi: Pearson.

Josephs, I. E. (2003). Dialogicality in development. Westport: Praeger
Publishers.

Kaspersen, L. B., & Gabriel, N. (2013). Survival units as the point of
departure for a relational sociology. In F. Dépelteau & C. Powell
(Eds.), Applying relational sociology: Relations, networks, and society
(pp. 51-82). Palgrave Macmillan.

Kenny, A. (1978). The Aristotelian ethics: A study of the relationship
between the eudamonia and the Nicomachean Ethics of Aristotle.
Oxford: Clarendon Press.

Kundera, M. (1991). The gesture of protest against a violation of
human rights. In Immortality (pp. XX-XX). New York: Grove
Weidenfeld.

MacIntyre, A. (2009). Dopo la virtu: Saggio di teoria morale. Roma:
Armando Editore.

Melnick, A. (2014). Happiness, morality, and freedom. Leiden: Brill.

141



Melville, H. (1851). Moby Dick or The White Whale. New York: Harper
& Brothers.

Natali, C. (2014). The book on wisdom. In R. Polansky (Ed.), The
Cambridge companion to Aristotle’s Nicomachean ethics (pp. 180-
201). Cambridge: Cambridge University Press.

Nietzsche, F. (1887). Die fréhliche Wissenschaft, §125, in KGW, V, IL

O’Neill, W. R. (1994). The ethics of our climate: Hermeneutics and
ethical theory. Washington, D.C.: Georgetown University Press.

Pawelsky, J. (2022). The positive humanities: A focus on human
flourishing. Daedalus, 151(3), 206-221. https://doi.org/10.1162/
daed_a_01939.

Prandstraller, G. P. (1978). Felicita e societa. Milano: Edizioni di
Comunita.

Rise, C. (2014). Felicita e donarsi. Cinisello Balsamo: Edizioni San
Paolo.

Ryan, R. M., & Deci, E. L. (2001). On happiness and human
potentials: A review of research on hedonic and eudaimonic well-
being. Annual Review of Psychology, 52, 141-166. https://doi.org/
10.1146/annurev.psych.52.1.141.

Russell, B. (1930). The conquest of happiness. New York: Horace
Liveright; (trad. it., La conquista della felicita, Milano: Longanesi,

1947).

Salumets, T. (Ed.). (2001). Norbert Elias and the human

142



interdependencies. Montreal: McGill-Queen’s University Press.

Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding
of happiness and well-being. New York: Free Press.

Seligman, M. E. P., & Csikszentmihalyi, M. (2000). Positive
psychology: An introduction. American Psychologist, 55(1), 5-14.
https://doi.org/10.1037/0003-066X.55.1.5.

Setiffi, F., & Maturo, A. (2024). The institutional promotion of
happiness: Proposals, perspectives, problems. Rivista Trimestrale di
Scienze del’Amministrazione, 3. https://doi.org/10.32049/RTSA.
2024.3.04.

Silver, B. (2013). Philosophy as frustration: Happiness found and
feigned from Greek antiquity to the present. Leiden: Brill.

Sotgiu, I. (2013). Psicologia della felicita e dell’infelicita. Roma:
Carocci.

Sotgiu, 1. (2015). La psicologia ingenua della felicita e dell’infelicita.
Atti del convegno Nutrire positivita: Ricerche ed interventi per la
promozione del benessere, Bergamo, giugno.

Steinmayr, R., Wirthwein, L., Madler, L., & Barry, M. M. (2019).
Development of subjective well-being in adolescence. International
Journal of Environmental Research and Public Health, 16(19), 3690.
https://doi.org/10.3390/ijerph16193690.

Touraine, A. (1997). Pourrons-nous vivre ensemble? Egaux et

différents. Paris: Fayard; (trad. it., Liberta, uguaglianza, diversita: Si
puo vivere insieme? Milano: Il Saggiatore, 1998).

143



Touraine, A. (2015). Nous, sujets humains. Paris: Editions du Seuil;
(trad. it., Noi, soggetti umani, Milano: 11 Saggiatore, 2017).

van Zyl, L. E., Gaffaney, J., van der Vaart, L., Dik, B. J., &
Viscomi, M. (2016). Per una chiarificazione metodologica dello human
e del suo flourishing. Markets Culture and Ethics, Research Papers,
2(1). https://doi.org/10.17421/2421_5708_02_2016_Viscomi.

144



