Quaderni di Comunita

Persone, Educazione e Welfare
nella societa 5.0

Community Notebook

People, Education, and Welfare in society 5.0

n. 3/2025
INCLUSIVE EDUCATION: STRATEGIES,
PERSPECTIVES, INNOVATION, PRACTICES

Edited by
Cleto Corposanto, Umberto Pagano

curilink

University Press



Questo numero € stato realizzato nell’ambito delle attivita
scientifiche del Progetto PRIN 2022 - Evaluating School Inclusion: a
shared quality index for developing a more inclusive education for all

(Codice Progetto: 2022XYHRRL; CUP: F53D23006450006)

Iscrizione presso il Registro Stampa del Tribunale di Roma
aln. 172/2021 del 20 ottobre 2021

© Copyright 2026 Eurilink
Eurilink University Press Srl
Via Gregorio VII, 601 - 00165 Roma
www.eurilink.it - ufficiostampa@eurilink.it
ISBN: 979 12 82274 09 8
I[SSN: 2785-7697 (Print)
ISSN: 3035-2525 (Online)

Prima edizione, gennaio 2026
Progetto grafico di Eurilink

E vietata la riproduzione di questo libro, anche parziale, effettuata
con qualsiasi mezzo, compresa la fotocopia



INDICE

EDITORIALE
Cleto Corposanto, Umberto Pagano

RUBRICA EDUCATION

1. Rivoluzione inclusiva: superare la necrodidattica con
gli exergames € utopia?

Alessandro Barca, Giuseppe Liverano, Mariella Tripaldi
2. Educare all’accessibilita e all’inclusione attraverso
Fortnite: il caso Kimap City

Ester Macri, Lapo Cecconi

3. Inclusione sociale universitaria per studenti con
disabilita: confronto tra Italia e Brasile

Valentina Ghibellini, Andressa Caetano Mafezoni,
Eduardo Augusto Moscon Oliveira

RUBRICA EMPOWERMENT

1. II ruolo delle micro-credenziali nella promozione di
inclusione e accessibilita
Laura Evangelista, Concetta Fonzo, Eleonora Zecca

SAGGI

1. Il paradigma dellinclusione scolastica e sociale a
sostegno della partecipazione democratica

Jessica Mazzuca

2. Inclusivita e sviluppo delle competenze relazionali.
Analisi della formazione degli insegnanti specializzati
Francesco Luigi Gallo

11

21

23

35

43

53

55

63

65

95



3. Il tempo continuo della scuola ibrida. Etnografia
minima di possibilita e disallineamenti inclusivi nelle
ecologie digitali
Luigi Giungato

4. 11 ruolo dell'Intelligenza Artificiale nell'inclusione
scolastica tra aspettative e criticita
Beba Molinari

3. Inclusive Sport in School Settings: Learning from the
Baskin Experience

Luciana Taddei, Marta Candussi, Luca Grion, Luca
Bianchi

APPROFONDIMENTO

Inclusivita degli studenti internazionali universitari
attraverso la ricerca-azione
Valentina Ghibellini, Mariantonietta Cocco, Ulker Basak

127

167

195

223

225



di Jessica Mazzuca*

: Questo articolo offre un’analisi teorica e concettuale dei principi
dell’educazione. In un’epoca di rapidi mutamenti, di crisi economica ma
anche valoriale, diviene fondamentale la costruzione di un paradigma
educativo inclusivo che valorizzi le differenze, ma allinterno di un quadro
di valori condivisi. Da qui, l'avvio di uno studio a partire da alcuni
interrogativi che spingono a ripensare I’educazione oggi, e al tempo stesso
rappresentano un invito pressante ad un impegno sociale comune e
compartecipato. Del resto, affinché le politiche educative diventino vettore
di fiducia, di competenze e di dignita umana, devono non solo tenere conto
delle tendenze globali, ma anche trovare nuove strade per costruire societa
piu inclusive e solidali. Per tale motivo, si rivela necessario che ’educazione
si sviluppi in contesti scolastici e sociali democraticamente autentici,
fondati su opportunita educative e formative condivise. Cio significa andare
oltre la mera acquisizione di competenze per concentrarsi su nuovi
approcci all’educazione che conducano a una maggiore giustizia, equita
sociale e solidarieta globale.

: Inclusione scolastica e sociale, cittadinanza attiva, giustizia
sociale, democrazia.

* Dipartimento di Giurisprudenza, Economia e Sociologia, Universita degli Studi di
Catanzaro Magna Graecia, jessica.mazzuca@unicz.it. https://orcid.org/0000-
0001-7438-003.

65



: This article offers a theoretical and conceptual analysis of the
principles of education. In an era of rapid change, of economic crisis but
also of values, it is essential to build an inclusive educational paradigm
that values differences, but within a framework of shared values. From
here, the start of a study starting from some questions that push us to
rethink education today and at the same time represent a pressing
invitation to a common and shared social commitment. After all, in order
for educational policies to become a vector of trust, skills and human
dignity, they must not only take into account global trends, but also find
new ways to build more inclusive and supportive societies. For this reason,
it is necessary for education to develop in democratically authentic school
and social contexts, based on shared educational and training
opportunities. This means going beyond the mere acquisition of skills to
focus on new approaches to education that lead to greater justice, social
equity and global solidarity.

: School and social inclusion, active citizenship, social justice,
democracy

1. Verso un’educazione democratica

L’educazione € un argomento che si declina spesso come
una riflessione sulla formazione dell'uomo e delle sue componenti
psichiche, nonché sulla possibilita di intervenire per modificarne
I’esito. Ma, parlare di educazione non € soltanto questo. Si tratta di
un discorso piu ampio che involge anche gli aspetti etici, sociali e
politici dell’assetto educativo, nonché i fondamenti antropologici.

In questi termini, ecco che l’'educazione si pone come un
processo di formazione di un soggetto verso la massima attuazione
possibile delle sue potenzialita per diventare padrone di sé stesso,
ma non solo. L’educazione opera anche come un fenomeno pervasivo
di tutti i settori della vita umana, risultando imprescindibile per

66



formare membri che costituiscono la stessa societa. In tale
accezione, l'educazione non €& tanto e solo uno strumento per
permettere alle persone di conformarsi alle richieste del contesto di
riferimento, ma piuttosto un processo che puo offrire 1’opportunita
di guidare il cambiamento sociale alla luce dei valori fondamentali
condivisi quali: il rispetto della vita e della dignita umana,
I'uguaglianza dei diritti, la giustizia sociale, la diversita culturale, la
solidarieta e la responsabilita condivisa per un futuro sostenibile,
per citarne alcuni.

In tal modo, il binomio educazione e societa, con tutto cio
che il loro rapporto comporta, identifica due entita che, interagendo
e intrecciandosi strettamente 1'una all’altra, danno un significato
alla vita dell'uomo incoraggiando la collaborazione, il pensiero critico
e un senso di responsabilita verso la nostra comune umanita.
Operando entrambe a fondamento della vita culturale di una societa
civile, legandosi cosi strettamente da non poter pensare all'uno
distinto dall’altro. Una visione che a sua volta rilancia
inevitabilmente alcuni interrogativi che spingono a ripensare
I’educazione di oggi, ma al tempo stesso rappresentano un invito ad
un impegno sociale comune e compartecipato.

Viviamo, in tempi turbolenti. Anche se la crescita economica
e la creazione di ricchezza hanno ridotto i tassi di poverta a livello
globale, la vulnerabilita, le disuguaglianze, 1’esclusione e la violenza
sono aumentate sia all’interno che tra le societa di tutto il mondo. I
cambiamenti nel mondo contemporaneo si caratterizzano per livelli
di complessita e di contraddizioni senza precedenti. Le societa sono
sempre piu connesse, ma dilagano i conflitti e l’intolleranza.
Emergono nuovi centri di potere, ma aumentano le disuguaglianze.
Cosi le sfide da affrontare sono ardue e complesse. Ma € anche vero
che le opportunita per uno sviluppo inclusivo sono enormi, basta
volerlo.

67



In questa prospettiva, di fronte a simili trasformazioni delle
dinamiche sociali cosi profonde e articolate, si impongono nuove
forme di educazione per promuovere le competenze di cui le societa
e le economie hanno bisogno, oggi e domani. Spingendo, tutto
questo a chiederci, di quale educazione dovremmo, quindi, avere
bisogno nel XXI secolo? Qual € lo scopo dell’educazione nell’attuale
contesto di trasformazione sociale? Sicuramente e per prima cosa,
I’educazione deve trovare il modo di rispondere a tali sfide, tenendo
conto sia delle diverse visioni del mondo e di sistemi di conoscenza
alternativi, sia delle nuove frontiere della scienza e della tecnologia,
come i progressi delle neuroscienze e ’evoluzione del sapere digitali,
ma senza dimenticare i rischi da essi derivanti. Tutto questo nella
piena consapevolezza che nessuna forza di cambiamento € piu
potente dell’educazione per promuovere i diritti umani e la dignita
della persona, per sradicare la poverta e favorire la sostenibilita,
fondate sul dialogo e il confronto a tutti i livelli.

In questi termini, il valore educativo puo essere inteso come
un impegno sociale e comune, teso a promuovere il pieno e reale
sviluppo delle persone e delle comunita. L'intento di questo lavoro &
di mettere in discussione il modello utilitaristico che concepisce
I’'educazione principalmente come un investimento socio-economico
individuale, per favorire invece ’approccio umanistico, che pone al
centro la persona e le sue connessioni con la comunita. Dunque,
una visione umanistica dell’educazione intesa come bene comune
essenziale che enfatizza la dimensione collettiva del processo
educativo ed il suo valore come impegno sociale condiviso, a sua
volta richiamando una responsabilita condivisa che interpella le
istituzioni e ciascuno di noi. In tal modo, le politiche educative si
prestano ad essere il risultato di un processo di co-produzione tra il
pubblico e le altre componenti della societa, divenendo vettore di
fiducia, di competenze e di dignita umana.

68



»

2. Per wun percorso storico-teorico sul wvalore “sociale
dell’educazione

La conoscenza e il sapere costituiscono un sistema a rete
fatto di nodi e relazioni multiple che, con i loro specifici domini,
possono garantire un efficace gioco interdisciplinare in vista dello
sviluppo di competenze trasversali. In questi termini, i concetti di
educazione e di conoscenza sono destinati ad essere fondamento
della vita culturale di una societa civile. Un binomio indissolubile.
Perché educare € conoscere e far conoscere.

L’etimologia della parola educazione, dal latino educare,
ossia trarre da, tirare fuori, indica un processo necessariamente
relazionale, che dovrebbe consentire il pieno sviluppo dell’essere
umano nella consapevolezza della propria liberta e quindi
responsabilita. Ragionando in questi termini, gia nell’antica Grecia,
con il termine paideia si era soliti promuovere un paradigma di
educazione teso ad alimentare la formazione scolastica impartita ai
fanciulli, ma anche ad incrementare il loro sviluppo etico, culturale
e sociale con l'obiettivo di renderli cittadini completi, al fine di
guidarne l'inserimento armonico nella societa. Un simile approccio
permetteva di affrontare il dibattito sull’educazione andando oltre il
ruolo utilitaristico che essa poteva avere nello sviluppo economico,
avendo come obiettivo centrale il raggiungimento di un’educazione
inclusiva in cui nessuno fosse escluso o marginalizzato.

Filosofi come Socrate e Platone promuovevano un’impor-
tante teoria sull’educazione che rispecchiava il significato
etimologico del termine: un metodo per rendere manifesto cio che &
gia in potenza nellindividuo. In particolare, il metodo di Socrate
incoraggiava l'interrogazione del discente, perché il suo scopo non
consisteva nel dare risposte ma nello stimolare il fanciullo, con
domande, a darsele da sé. In questo senso, ’allievo stesso sentiva
I’'educazione non come un’imposizione, ma come il mezzo adeguato

69



ad esprimersi. L’idea di base era che la cultura e I’educazione fossero
fondamentali per un esercizio consapevole della cittadinanza, che
prevedeva la partecipazione agli organi politici democratici,
alimentando di nuova linfa il corpo e I’anima della citta.

Anche Platone giudicava il problema dell’educazione una
delle questioni centrali per la salvezza della polis greca. L’educazione
era infatti un aspetto fondamentale sia per il singolo sia per la citta.
E questo aspetto emerge gia nell’Apologia, ove Socrate viene
presentato come benefattore della citta, meritevole di premio e non
di punizione, in quanto educatore che cerca di convincere i
concittadini a “prendersi cura” di sé e della citta, prima che delle
cose e degli affari (Platone, 2000a). Un concetto che viene
approfondito anche nelle Leggi ove si esorta a valorizzare
I’educazione fin dalla nascita dell’individuo per poter ottenere ottimi
risultati. Cosi, la paideia diviene sinonimo di civilta e cultura che
mira a rendere I’'essere umano veramente tale, finalizzata a integrare
i giovani nel tessuto cittadino, rendendoli membri omogenei di una
stessa comunita sociale e politica. L’obiettivo di Platone era quello
di arrivare ad una polis ben guidata e sorretta da una efficace
struttura educativa, pur consapevole dei limiti della natura umana
(Platone, 2005).

Per Platone “apprendere” significava recuperare cio che si €
gia conosciuto, ma che si € dimenticato. Cosi nell’opera Menone,
Platone mostra, contro i sofisti, che cogliere la verita delle cose
scartando le distorsioni soggettive € possibile se si insegna all’anima
a farlo, rendendola capace di riconoscere la verita. In particolare,
nell’opera si racconta che Socrate e Menone discutono sulla natura
della virtt e sulla possibilita di insegnarla. Durante Ila
conversazione, Socrate introduce la teoria della reminiscenza per
rispondere alla cosiddetta aporia di Menone, ovvero il paradosso
dell’apprendimento: «Come pud un uomo cercare ci0 che non
conosce? Se sa cio che cerca, non ha bisogno di cercarlo; se non lo

70



sa, come puo cercarlo?» Ecco che, per dimostrare che la conoscenza
€ gia presente nell’anima e puo essere risvegliata, Socrate guida un
giovane schiavo attraverso un ragionamento geometrico, portandolo
a scoprire da solo la soluzione di un problema senza aver mai
studiato la geometria prima (Platone, 2000b: 80b). Questo
esperimento socratico veniva proposto come prova del fatto che la
conoscenza non viene appresa dall’esterno, ma € gia presente dentro
di noi e puo essere riscoperta tramite la riflessione e il dialogo.

Tutto questo accade perché, secondo Socrate, cio che
sappiamo € qualcosa che la nostra anima ha appreso prima di
incarnarsi in un corpo mortale. L’anima osserva per pil o0 meno
tempo l'Iperuranio, un mondo in cui si trovano le Idee di tutte le
cose, immutabili e perfette. Ma, quando ’anima si ritrova nel corpo
si “dimentica” delle Idee viste nell'lperuranio, senza tuttavia
perderne completamente il ricordo. Qui entra in gioco il valore
dell’educazione, non come un processo di acquisizione di nuove
conoscenze, ma quale strumento per il risveglio di conoscenze
innate che 1'anima ha gia posseduto prima della nascita. In tal
modo, e al di la dei fattori mitico-religiosi come appunto la credenza
nell’immortalita dell’anima e nella sua reincarnazione, Platone nel
Menone sottolinea semplicemente che noi non apprendiamo
attraverso l'esperienza, che spesso invece ci pud trarre in
inganno, ma abbiamo una predisposizione innata al conoscere che
si risveglia a contatto con l’esperienza.

A pensarla diversamente € Aristotele che nel De Anima
esponeva la sua teoria della conoscenza, secondo cui la mente
umana nasce come una tabula rasa e acquisisce conoscenza
attraverso l’esperienza. Nulla ¢ nell'intelletto prima che non sia
passato attraverso i sensi, perché l'apprendimento inizia con la
percezione sensoriale che fornisce dati grezzi alla mente, e dopo
I’'anima elabora questi dati per costruire concetti e strutture
cognitive piu complesse (Aristotele, 2001). Pertanto, non esistono

71



idee innate, e la conoscenza si costruisce progressivamente,
attraverso l’esperienza e la riflessione, supportata dalla logica come
strumento per il pensiero critico. In tal modo, Aristotele anticipa il
metodo empirico dell’apprendimento, promuovendo un’educazione
basata sulla sperimentazione e sull’osservazione diretta del mondo
reale. Del resto, non € un caso se Aristotele sia il fondatore della
logica formale, e il suo approccio all’apprendimento enfatizzi la
capacita di ragionare in modo strutturato. Un’eredita che non &
destinata a disperdersi, in quanto le idee aristoteliche sull’edu-
cazione ed il loro approccio empirico influenzeranno profondamente
la scienza moderna con un impatto duraturo su pensatori
come Tommaso d’Aquino, John Locke e i filosofi dell’empirismo.

Un valore, quello educativo, che pur rivestendo centrale
importanza nella vita politica del mondo antico, non era pero
equamente distribuito. Il sistema educativo nell’antica Grecia era
infatti fortemente strutturato sulla classe sociale di appartenenza,
sul contesto economico, familiare e storico di riferimento. Cosi, nel
pieno rispetto delle convenzioni dell’epoca, ecco che l’educazione
diveniva un affare limitato ai soli uomini, rimanendo esclusi gli
schiavi e le donne. Un’eccezione alla regola € 1’esperienza di Saffo,
poetessa del VII secolo a.C., fondatrice di una scuola che educava le
giovani donne alla vita familiare e domestica, quale principale ed
unico contesto sociale ove le donne potevano avere voce!.

Anche la cultura latina poneva l’educazione dell’individuo
nel cuore dell’Urbs, prima con la Repubblica poi con 1Impero.
Quintiliano, retore e pedagogo romano, noto per la sua opera
Institutio Oratoria, sull’educazione e la formazione dell’oratore,

1 Un altro caso € quello di Aspasia di Mileto. La bella e colta compagna di Pericle
apparteneva probabilmente a uno specifico gruppo di donne, le etére, che
frequentavano gli uomini nei simposi dell’élite culturale ateniese. Nel dialogo
platonico Menesseno, Socrate esalta le abilita retoriche di Aspasia definendole
superiori a quelle di Pericle, attribuendole la composizione di un importante
discorso del compagno.

72



incarnava un tipo di mentalita romana nei confronti della pedagogia,
ritenendo che non ci fosse nessuno incapace di apprendere e che,
pertanto, grande dovesse essere limpegno dell’educatore per
forgiare l’allievo2. Non a caso, la formazione culturale dell'uomo
latino e la sua educazione di cittadino romano erano spesso
paragonati all’agricoltura: il terreno rappresentava la natura, che
doveva essere buona, il coltivatore il maestro, e i semi il precetto; lo
scopo era quello di sviluppare le doti innate dell’allievo. In questi
termini, la conoscenza non veniva intesa come fine a sé stessa, ma
come elemento che permetteva all’individuo di avere certezze, sia
pure provvisorie, che gli derivavano dal risultato di verifiche
continue, che l'autorizzavano a ritenere un evento, un’idea, una
teoria, come degni di fiducia, e di saperli usare come mezzo per
allargare gli orizzonti della propria conoscenza e per ristrutturare,
via via, la conoscenza stessa. Conseguentemente, 1’educatore, pur
comunicando o insegnando cio di cui aveva acquisito un accettabile
grado di certezza, era chiamato ad agire nella convinzione che quel
grado di certezza fosse provvisorio, sforzandosi di infondere nei
discenti questo senso della provvisorieta della certezza per
approfondire e perseguire il cammino verso la conoscenza.

La paideia classica non era dunque una questione di
erudizione, bensi di formazione morale, apprendimento delle virtu
piuttosto che accumulo di nozioni. Vi era nella paideia una sorta di
coesistenza tra livello privato e livello pubblico, essendo diretta ad
integrare i giovani nel tessuto cittadino, rendendoli membri
omogenei di una stessa comunita sociale e politica. In quest’ottica,
I’educazione operava come il canale privilegiato, nel suo complesso,
per un’interazione tra pubblico e privato.

2 Nondimeno, & anche vero che Quintiliano rappresenta una fase gia evoluta del
processo educativo romano, cui si € giunti dopo un lungo periodo improntato ad
una grande severita, simboleggiato dalla figura di Catone il Censore. In argomento
(Nocchi, 2020).

73



Dal punto di vista dei processi culturali ed educativi, anche
il Medioevo ci dice cose interessanti. In Occidente, all’ombra di
cattedrali, monasteri e chiese, tra incertezze e contraddizioni
segnate da una forte vitalita dei processi culturali che impattavano
sul paesaggio medievale, Iimpegno educativo manteneva per molti
aspetti il tratto tradizionale, ma per altri versi segnava un taglio
netto con l’esperienza del mondo antico. Diverso era ’ambiente
sociale dove si sviluppava, ossia i monasteri, diversi erano gli ideali
cui si ispirava, diretti alla creazione dell'uomo spirituale”. Nel De
Magistro un dialogo tra Agostino d’Ippona e suo figlio Adeodato, si
propugna la tesi che il vero maestro non € un uomo, ma Dio, che
illumina l'anima dall’interno e permette di raggiungere la verita.
Dunque, l'apprendimento non era inteso come trasmissione di
informazioni, ma frutto di un’illuminazione interiore. Si potrebbe
dire, un’eco della teoria della reminiscenza platonica, ma
reinterpretata in chiave cristiana. Mentre, € San Tommaso, filosofo
e teologo medievale, ad approfondire una teoria dell’educazione che
fonde aristotelismo e cristianesimo, sostenendo che la conoscenza
si acquisisce attraverso l'esperienza sensibile, quindi il mondo
empirico e il ragionamento, ma raggiunge la sua perfezione nella
rivelazione divinas.

Una formazione quella di tradizione medievale che, sebbene
discussa e rifiutata, sara tuttavia un fondamentale punto di
riferimento per la scuola tardo medievale, che eredita dalla cultura
scolastica precedente contenuti e metodi, ma li volge a fini in
grandissima parte nuovi che assumeranno un’importanza politica e
culturale sempre maggiore*.

3 Come Aristotele, anche San Tommaso d’Aquino getta le basi per un metodo basato
sul dibattito logico, teso a promuovere I’'argomentazione rigorosa e l'integrazione tra
esperienza e metafisica. Per ulteriori approfondimenti (Testi, 2018).

4 In questa direzione, un grande impulso innovatore alle istituzioni educative si
deve all’impegno di Carlo Magno all’inizio del IX secolo con la rinascita carolingia,
maturandosi l'esigenza di una scuola che obbedisse a finalita laiche e non piu

74



Se poi percorriamo la strada del pensiero moderno, una delle
figure piu affascinanti e controverse della filosofia dell’educazione €
Rousseau, le cui riflessioni teorico-politiche hanno influenzato
profondamente il pensiero moderno, portando avanti 1’approccio
dell’educazione naturale, precursore dell’attuale learning by doing,
esposto nella sua opera fondamentale, “Emilio, o dell’educazione”
(Rousseau, 1762, 2016)5.

Per il filosofo ginevrino, “si € cid che si diventa”. L’educazione
deve seguire il ritmo naturale del bambino, non puo essere imposta
dall’alto, ma deve rispettare le fasi di crescita dell’individuo, e
nutrirsi dell’esperienza diretta, non di mere istruzioni astratte o
nozioni teoriche. Principi che costituiscono il fondamento dell’'opera
L’Emilio, che contiene una riflessione filosofica sull’educazione,
unica arma a difesa dell’individuo dal pericolo della corruzione del
mondo esterno, in quanto per Rousseau “l'uomo € naturalmente
buono” € la societa a corromperlo.

Tutto questo accade perché ’educazione non € intesa come
un processo diretto a far partorire una conoscenza gia acquisita,
come voleva Platone, ma quale percorso mediante cui ’educando
apprende cio di cui prima era privo. Qui, Rousseau si richiama alla
natura e all’istinto, promuovendo la liberta e la spontaneita
nell’educazione del fanciullo che deve poter sviluppare tutte le
proprie energie, senza alcun condizionamento o strumenta-
lizzazione. Il fine ultimo del processo educativo € che l'individuo,

ecclesiastiche e religiose. Un proposito ben evidente nella Encyclica de litteris
colendis indirizzata da Carlo Magno all’abate Baugulfo. Tutto ci6 contribuiva a
creare aspettative di mobilita sociale, ma dava anche un nuovo profilo identitario.
5 Si tratta di uno dei trattati pit importanti della storia sull’educazione, quando
ancora non esisteva come branca autonoma del sapere, ricco di spunti ed
indicazioni concrete tanto da sembrare ancora oggi una specie di manuale
pedagogico. L’Emilio € un lavoro collegato ad un’altra opera di Rousseau, Il Contratto
sociale, entrambi pubblicati nel 1762, dalla cui lettura combinata & possibile
cogliere la proposta politica di Rousseau tesa ad una riforma morale e civile,
fondamentale per la creazione di una societa nuova e virtuosa.

75



divenuto padre, marito e cittadino, sia in grado di manifestare la sua
essenza che caratterizza il fondamento piu nascosto dell’essere
umano. Sebbene anche Rousseau, come Platone, era ben conscio
delle difficolta pratiche dell’educazione, avendo piena consape-
volezza della relativita e fallibilita del processo educativo.

Nella riflessione rousseniana, lo scopo principale di questo
tipo di educazione € quindi la piena realizzazione della natura
umana, ponendo le basi per un pensiero pedagogico impegnato
verso il pieno sviluppo dell’individuo allinterno della societa. In
questi termini, la visione di Rousseau, evidenziando I'importanza di
un’educazione armoniosa e rispettosa dei ritmi di crescita
individuali, orientata alla formazione di individui consapevoli e
responsabili, ha plasmato anche il dibattito educativo successivo,
influenzando fra l’altro le riflessioni di Maria Montessori e John
Dewey.

Dewey, filosofo e pedagogista statunitense, riteneva di
fondamentale importanza riflettere sulla necessita di riformulare e
ripensare il sistema educativo americano, parlando di educazione al
pensiero. Dewey era fermamente convinto che l'educazione avesse
fallito perché ciecamente ostinata nel voler trasmettere ai discenti
verita gia preconfezionate, senza stimolare lo spirito -critico
nell’intraprendere una ricerca capace di approdare ad esiti
conoscitivi in maniera personale ed autonoma. Il superamento di
queste criticita del sistema educativo € cido che conduce Dewey a
fondare la Scuola Progressiva, un esempio di mentalita pragmatica
e migliorista, valorizzando lidea che l’educazione si sviluppi
attraverso ’azione e l’esperienza diretta del mondo, ove € 'ambiente
a giocare un ruolo chiave per la costruzione della conoscenza.
Perché € la qualita dell’esperienza ad essere determinante. Non a
caso € a lui che si deve il concetto “learning by doing”®. Un metodo

6 Un’espressione che sottolinea la presa di distanza di Dewey da quelle realta
educative in cui si dava «troppa importanza all’accumulo e all’acquisizione di

76



sperimentale che esige azione e fatica, in cui il discente € attivo e
non € costretto a imparare passivamente.

Riflessioni che sono approfondite in Democracy and
Education”, ove emerge il rifiuto di Dewey all’idea di un appren-
dimento passivo, sul presupposto che l'educazione non sia la
trasmissione di conoscenze preconfezionate, ma un processo attivo
in cui il sapere si costruisce attraverso l’esperienza (Dewey,1916).
Proprio in questo approccio, fondato su una politica dell’educazione
da attuarsi attraverso l’esperienza, Dewey ravvisa il terreno di
elezione ove poter far germogliare la connessione tra educazione e
democrazia. Compito dell’educazione € quello di forgiare cittadini
critici e attivi, capaci di discutere e prendere decisioni consapevoli,
partecipando alla vita democratica con l’obiettivo di migliorare la
societa. In tal modo, '’educazione dismette i panni di un processo
passivo, per divenire un’esperienza attiva e partecipativa.
Conseguentemente, 'apprendimento non viene inteso come un
processo individuale, ma al contrario come un importante percorso
che opera sulla base della continua costruzione di conoscenze ed
interpretazioni di significati, destinati ad emergere attraverso il
dialogo ed il confronto con gli altri.

In questi termini, la proposta di Dewey presenta per molti
versi punti di contatto con la teoria della conoscenza delineata dal
costruttivismo sociale, secondo cui cido che assume centralita € la
relazione cognitiva che si instaura tra il soggetto ed il contesto

nozioni a scopo di riproduzione nella ripetizione e nell’esame» che, non a caso, erano
definite da Dewey delle «nozioni in frigorifero», pronte per essere utilizzate quando
e come si vuole, ma prive di un’assimilazione critica e personale (Dewey, 2004:171).
7 Opera della maturita, considerata da Dewey stesso come la piu compiuta
espressione del proprio pensiero. E il momento storico in cui appare € significativo.
Si situa al culmine dell’eta del progressismo, lasciandosi alle spalle un periodo di
alti livelli di conflittualita sociale, che porta a promuovere un diverso orientamento,
capace di evitare il rischio di disgregazione della societa americana.

77



socioculturale all’interno del quale questo € inserito8. A pensarla cosi
¢ lo psicologo russo Lev Vygotskij, il quale porta avanti la tesi che
l'apprendimento sia innanzitutto un fenomeno sociale, che dipende
dall’interazione con gli altri e dal contesto culturale in cui lI'individuo
cresce. In tal modo, Vygotskij ha ridefinito I’'apprendimento come un
processo sociale e culturale, in cui l'interazione, il linguaggio e il
contesto giocano un ruolo essenziale (Vygotskij, 2008)°.

A promuovere e incoraggiare una politica educativa
attraverso il metro dell’esperienza diretta € anche Maria Montessori.
Medico e pedagogista, Montessori credeva che fosse essenziale
creare un ambiente preparato, dove il discente potesse esplorare
liberamente e apprendere in modo autonomo, e l'insegnante operare
come semplice veicolo di conoscenza creando uno spazio che stimoli
I'autosufficienza e il desiderio di apprendere. Un ambiente in cui
I’allievo non fosse piu considerato come un recipiente passivo da
riempire, ma come un partecipante attivo nel proprio processo
educativo. Un percorso che doveva formare la vita reale nella societa,
adattandosi ai mutamenti sociali e influenzando il progresso sociale,
fornendo strumenti per padroneggiare e modificare la realta, col fine
di portare ad una societa pacifica e democratica. Tutto questo,
ponendo il discente al centro del rapporto educativo per sviluppare
un apprendimento costruttivo e non passivo (Montessori, 2000).

8 Si tratta di un’impostazione di pensiero la cui matrice filosofica risiede in alcune
delle formulazioni teoriche espresse da Giambattista Vico ed Immanuel Kant
(soprattutto per quel che riguarda la formazione etica dell'uomo). Un’impostazione
di pensiero cosi denominata perché prende avvio dall’idea che la realta ed il mondo
esterno siano da interpretarsi come fenomeni legati all’esperienza che non possono
darsi indipendentemente dal soggetto, che con essi intraprende una relazione
cognitiva.

9 11 suo contributo piu significativo € la teoria dello sviluppo sociale e culturale
dell’apprendimento, che si contrappone alle idee di Jean Piaget, considerato uno
dei fondatori della psicologia dello sviluppo, secondo il quale lo sviluppo cognitivo
avviene principalmente attraverso un processo interno individuale (Piaget, 1936).

78



Ebbene, seguendo la logica di questo discorso e, al netto
delle esigenze della societa storicamente determinata, 1’idea centrale
che sembra emergere €& l'esigenza di promuovere all’interno della
dimensione educativa la realizzazione complessiva dell’individuo,
superando cosi le contraddizioni e i limiti insiti in una data realta.
Condizioni, peraltro, strettamente connesse all’inclusione sociale, e
quindi anche al tema della formazione alla cittadinanza attiva intesa
quale partecipazione responsabile alla societa civile, alla vita politica
e di comunita di tutti gli individui sulla base di condizioni che
garantiscono il reciproco rispetto, la non violenza, la rimozione di
ostacoli e di barriere fisiche, culturali, sociali, in accordo con la
democrazia ed i diritti umani. In questi termini, le politiche
educative possono essere interpretate come un processo inclusivo
funzionale all’acquisizione delle capacita che permettono
allindividuo di riflettere sulle proprie azioni e sul loro valore,
muovendosi non solo nell’ottica personale, ma considerando anche
I’'ambiente in cui vive, rivelandosi necessarie per garantire armonia
sociale in un mondo caratterizzato dalla naturale diversita.

3. Ripensare il sistema educativo nell’ottica del pensiero critico

Oggi ci troviamo in un’epoca di rapidi mutamenti, di crisi
economica ma anche valoriale, che spesso producono un senso di
disorientamento anche in quanti, come gli educatori, dovrebbero
fornire indicazioni precise sulla strada da intraprendere, divenendo
difficile individuare quali siano le priorita da perseguire. In
quest’ottica, uno degli aspetti fondamentali della ricerca educativa
contemporanea dovrebbe essere la questione dell’inclusione
scolastica, quale volano per favorire l'inclusione sociale.

Un tema particolarmente complesso che necessita sempre
di approfondimenti, di nuove sperimentazioni e soprattutto di nuove

79



ibridazioni scientifiche che siano d’aiuto alla promozione di una
migliore giustizia sociale della democrazia. Cid potrebbe significare
che la costruzione di un paradigma educativo inclusivo dovrebbe
essere orientata a valorizzare le differenze, ma in contesti scolastici
e sociali democraticamente autentici, fondati su opportunita
educative e formative condivise, eque e accessibili a tutti, che
rispondano al diritto alla diversita e si impegnino ad eliminare le
barriere e gli ostacoli all’apprendimento e alla partecipazione
culturale, sociale e formativa. Una prospettiva che a sua volta si
rivelerebbe essenziale per un approccio orientato ad una migliore
giustizia sociale della democrazia, ove non sussista una
contrapposizione tra le élites e 'organizzazione sociale, ma operi una
adeguata spinta dal basso che migliori le possibilita di
partecipazione e di condivisione sociale!°.

Un tale modello educativo fa eco alla cosiddetta scuola-
laboratorio di John Dewey, il quale nel valorizzare l'interazione con
il contesto sociale e fisico per la costruzione della conoscenza,
promosse un progetto educativo che rifletteva la vita sociale e
aiutava gli studenti a diventare cittadini responsabili e partecipativi.
Dewey sviluppo questo modello educativo a cavallo tra ’'Ottocento
ed il terzo decennio del Novecento, un’epoca in cui si stavano
affermando esperienze educative di avanguardia, ispirate a principi
innovativi rispetto a quelli tipici delle scuole tradizionali. Un fattore
caratteristico di questo nuovo approccio educativo era la volonta di
sostenere un’ideologia democratica e progressista, volta alla
costruzione di una cittadinanza attiva all’interno di una societa
democratica. Da qui, la convinzione che la scuola dovesse essere un
laboratorio sociale, dove gli studenti avrebbero dovuto collaborare,
discutere e prendere decisioni consapevoli, ma non in termini
astratti e separati dalla vita reale, bensi adeguando le loro menti al

10 Per ulteriori approfondimenti sul tema, (Ariemma 2016).

80



contesto concreto, per meglio comprendere le dinamiche sociali.
Secondo Dewey il primo passo per lo sviluppo del pensiero era
costituito dall’esperienza, in quanto il riferimento ad una situazione
concreta di vita quotidiana permette di risvegliare il pensiero dei
discenti per la sua stretta attinenza all’esperienza vissuta, perché
quando il nesso con la realta si fa evidente diviene naturale
I'apprendimento!!l. Infatti, nel lavoro Esperienza e natura, Dewey
afferma che la personalita, l'individualita e la soggettivita sono il
frutto e I'espressione di una complessa rete di interazioni organiche
e sociali ed € importante che le conoscenze e le esperienze si
tramutino in saperi trasferibili ad altri contesti (Dewey, 2022).

In tal modo, la scuola si mostrerebbe in grado di influenzare
il progresso sociale e, a sua volta, ne verrebbe influenzata, ponendo
lo studente al centro del rapporto educativo per sviluppare un
apprendimento costruttivo e non passivo: «E un cambiamento, una
rivoluzione, non diversa da quella copernicana, quando si sposto il
centro dell’astronomia dalla terra al sole. Nel nostro caso, 1’alunno
diventa il sole intorno al quale girano gli strumenti dell’educazione»
(Dewey, 1977:26-27), e tutto questo avviene perché «Il cambiamento
in corso nel metodo e nel curriculum relativi all’educazione, € frutto
tanto del mutamento della situazione sociale tanto dallo sforzo di
incontrare i bisogni della nuova societa che si sta formando [...] Lo
sforzo di concepire quello che grosso modo puod essere definita la
“Nuova educazione” alla luce dei notevoli cambiamenti all’interno
della societa» (Dewey, 1977:5-6)12.

11 Sia all’Universita di Chicago sia alla Columbia University di New York, Dewey
predispose scuole sperimentali annesse ai dipartimenti di pedagogia, dove le sue
concezioni furono attuate e messe in pratica. Nella scuola sperimentale organizzata
a New York, ad esempio, i bambini coltivavano 1’orto, facevano frequentemente gite
in campagna, prendevano parte a laboratori artigianali, ecc.

12 In sostanza, Dewey nell'opera Scuola e societa, esponendo i caratteri
fondamentali del proprio pensiero educativo, affermava che davanti alle molteplici
e numerose trasformazioni che stavano modificando la societa, la scuola non poteva
rimanere lontana ed estranea alle dinamiche ed ai profondi cambiamenti che

81



Seguendo i termini di un simile ragionamento, ecco che la
scuola assumerebbe le fattezze di una societa democratica
embrionale quale luogo in cui sperimentare e promuovere un
equilibrio tra le vite particolari dei singoli cittadini del domani e una
rete di potenziali valori condivisi, attraverso un processo dinamico e
aperto, per essere sempre adattabile alle trasformazioni economiche
e politiche della realta. Cosi, l’educazione, oltre ad essere un
fenomeno naturale nella vita umana, si candida a diventare un
processo fondamentale che orienta la vita degli individui: compito
che spetta in particolare alla famiglia e alla scuola. Un simile
approccio implica come modello privilegiato per 'apprendimento e
l'acquisizione di quelle competenze che rendano l’educazione
esperienza concreta e continuativa, il ricorso ad un metodo
d’indagine improntato alla forza argomentativa del dialogo, quale
strumento essenziale della socialita e della comunicazione popolare.
Una metodologia che mira alla risoluzione delle questioni
controverse superando la dimensione della logica aut/aut, per
abbracciare strumenti capaci di valorizzare la relazione tra i soggetti
coinvolti, i quali cosi facendo vengono posti nella condizione di poter
esaminare le ragioni contrarie alla propria, sino a coglierne il senso
e i motivi che stanno alla base!3. In questi termini, le attivita di
discussione e di argomentazione possono essere considerate un
potente strumento per sviluppare un pensiero argomentativo,
riflessivo e metacognitivo, perché € solo attraverso il confronto ed il
dialogo che possono gettarsi le basi per il consolidamento di una
societa aperta e democratica.

Confronto e scambio dialogico che, com’¢ noto, sono alla
base della concezione socratica classica del dialogo e del ragionare,

avvenivano nella realta, sollecitando a tal fine il dialogo, la partecipazione attiva e
la valorizzazione delle differenze. Per ulteriori approfondimenti sul pensiero di John
Dewey (Minerva, 2004; Pezzano, 2013; Spadafora, 2015; Fiorucci e Lopez, 2017).
13 In argomento (Tomasi, 2022).

82



insieme agli elementi dell’ironia e del dubbio. Per Socrate il dialogo
creava uno spazio d’incontro e d’intesa, facendo maturare processi
di scambio e problematizzando ogni giudizio, ogni presa di posizione
e ogni scelta, favorendone un piu libero e rinnovato sviluppo.
Mutuando il pensiero socratico, si pud affermare che al fine di
promuovere in concreto un’educazione inclusiva, 'apprendimento
non dovrebbe essere soltanto un processo individuale, ma andrebbe
vissuto come esperienza sociale, da declinare e processare con e
grazie agli altri, attraverso discussioni e dibattiti sia con i coetanei
sia con gli insegnanti. In questo senso, I’ascolto e ’accettazione della
pluralita delle opinioni diventano componenti essenziali del dialogo,
e di una visione democratica della vita capace di promuovere una
prospettiva piu ricca sui valori umani, e quindi inclusiva.

Tra le voci piu autorevoli che analizzano il concetto di
educazione in senso critico e creativo seguendo il pensiero socratico
c’eé quella di Martha Nussbaum. La filosofia americana, nel
riproporre in chiave di etica pubblica contemporanea la centralita di
politiche umanistiche, suggerisce di “coltivare 'umanita” perche: «Le
competenze associate alle scienze umane e alle arti — come il
pensiero critico, la capacita di immaginare empaticamente la
situazione di un’altra persona e la consapevolezza della storia
mondiale e dell’attuale ordine economico globale — sono tutte
essenziali per una cittadinanza democratica responsabile, oltre che
per tutta una serie di altre capacita che le persone possono scegliere
di esercitare piu tardi nella vita» (Nussbaum, 2011, 2012:158). In
questi termini, Nussbaum difende la cultura umanistica in quanto
capace di formare uno spirito fatto di pensiero critico, immaginativo,
innovativo ed empatico, capace di guardare il “complesso”, di
trascendere i localismi ed aprirsi al globale, educando alle virtu
politiche e sociali. L'obiettivo € promuovere una teoria basata
sull’idea che l’educazione non debba limitarsi a fornire competenze
tecniche e professionali, ma formare cittadini consapevoli, critici e

83



capaci di empatia, in grado di contribuire a una societa democratica
e inclusival4. In questo scenario, citando il De Anima di Aristotele,
Nussbaum sollecita la necessita di dotare I'uomo di una “saggezza
pratica” che gli consenta di abitare il mondo umano senza tentare
di innalzarsi al di sopra di esso.

Pensiero critico, creativita e capacita di comprendere 1’altro”,
sono dunque questi gli elementi fondamentali per affrontare le sfide
globali e costruire una democrazia sana, cosi come per garantire
la dignita e Dlautodeterminazione delle persone. Al riguardo
Nussbaum evoca il concetto di capability, riferendosi ad una sorta
di capacita interna unita alle circostanze esterne!S. La capacita
interna di un individuo ¢ il potere che il soggetto possiede anche se
non lo esercita direttamente: “tratti dell’intelletto, del carattere e del
corpo” che mettono gli individui “nella posizione di scegliere e di
agire nel modo appropriato” (Nussbaum, 2003: 359); da qui la
necessita di combinarla con le circostanze esterne, al fine di renderla
concreta (Nussbaum, 2001: 103). E, tra queste capacita, € proprio
l'educazione a giocare un ruolo centrale, nella misura in cui
permette agli individui di sviluppare autonomia e consapevolezza dei
propri diritti e dei propri limiti. Cosi, la proposta sviluppata dalla
Nussbaum sembra privilegiare un punto di vista che mette al centro
I'uomo e I'umanita, non gia il mero progresso e sviluppo fine a sé
stesso.

A dare seguito alle teorie della Nussbaum sembrerebbe il
progetto costitutivo dell’Agenda 2030 adottata nel 2015 e diretta, tra

14 Non € un caso se, nel libro Non per profitto. Perché le democrazie hanno bisogno
della cultura umanistica, Nussbaum denuncia il pericolo di un sistema educativo
sempre piu orientato alla sola formazione tecnica, a discapito delle discipline
umanistiche (Nussbaum, 2010).

15 In argomento, va detto che Nussbaum sviluppa il modello delle capacita,
elaborato con Amartya Sen. Tuttavia, Nussbaum distingue nettamente le due
accezioni di capacita (interna ed esterna), non incorrendo nel rischio di ambiguita
cui si espone invece la teoria di Sen (Sen, 1993).

84



I’altro, a promuovere un’istruzione equa e di alta qualita, adeguata
alle esigenze di ognuno, che assicuri l'accesso universale alle
opportunita educative in contrasto alla dispersione scolastica e
all’analfabetismo funzionale (Fucecchi e Nanni, 2019). Un impegno
a favore dell’educazione e dell’Agenda 2030 viene portato avanti
dal’'UNESCO che, con un lavoro Educazione alla cittadinanza
mondiale, tempi e obiettivi di apprendimento, ha fornito indicazioni
pedagogiche chiare per individuare la formazione come una priorita
per tutti i soggetti e per educare alla cittadinanza mondiale. Tutti
obiettivi cruciali per creare un’educazione piu sostenibile e
inclusiva, come impegno formativo per 1'uomo contemporaneo!®.
Ove, per educazione non si deve fare riferimento soltanto all’esigenza
di trasmettere conoscenze e competenze attraverso la scuola, ma
anche alla necessita di promuovere formazione, intesa come
inculturazione, cioé far si che ciascuno dia forma a sé stesso
secondo le proprie potenzialita.

In tal modo, educare, istruire e formare dovrebbero
significare prima di tutto far fronte alle liberta radicate all’interno
della societa, in particolare alle liberta civili e politiche. Poiché la
partecipazione, che € requisito tanto per la liberta quanto per lo
sviluppo, richiede conoscenze e capacita che si acquisiscono
soprattutto  attraverso  un’educazione interdisciplinare e
democratica.

16 L'Ttalia ¢ parte dell’Agenda 2030 dell’lONU. E ,sul piano delle politiche interne, la
risposta nazionale alle sollecitazioni dell’Agenda 2030 si € andata a strutturare
attraverso diversi interventi quali: il Piano per ’educazione alla Sostenibilita, varato
nel 2017, e contenente 20 azioni coerenti con gli obiettivi dell’Agenda 2030; ancora
la L. 92/2019 che promuove l'insegnamento dell’educazione civica in tutte le scuole
italiane, come mezzo necessario a garantire lo sviluppo sostenibile, la cittadinanza
digitale e la tutela del pianeta e dei beni comuni (in argomento, Capobianco e
Vittoria, 2020); ma anche i protocolli d’intesa sottoscritti dal Miur con altri
dicasteri, istituzioni e organizzazioni nazionali e internazionali, enti, associazioni di
settore sui temi dell’educazione ambientale, alla sostenibilita, al patrimonio
culturale, alla cittadinanza globale.

85



Un aspetto, quello dellinterdisciplinarieta, ben presente
nelle riflessioni di Edgar Morin, il quale proprio sul piano delle
politiche educative propone una riforma realizzabile attraverso una
nuova organizzazione dei saperi non distinti e frazionati in
discipline, ma collocati allinterno di una realta globale e poli-
disciplinare (Morin, 2000). Per il filosofo e sociologo francese, la
separazione delle discipline rende incapaci di cogliere cid0 che &
tessuto insieme, cioé la complessita di questi stessi saperi. Da qui,
la promozione di un approccio educativo che tratti olisticamente gli
elementi critici dei problemi, da cui derivare possibili soluzioni
necessarie alla ricomposizione finale. Ne deriva che, se la scuola
deve formare la persona e il cittadino, c’¢ la necessita di porre
attenzione a wuna dimensione interdisciplinare, che nasce
dall’esigenza di avvicinare la scuola alla vita e alla complessita e
interconnessione dei fenomeni umani che, oggi piu che mai, trovano
evidenze nella globalizzazione, nell’internazionalizzazione degli
scambi economici e commerciali, negli imponenti fenomeni
migratori e nella politica (Morin, 2014). Un punto di vista che ¢ facile
cogliere anche negli scritti della Nussbaum, la quale pur
riconoscendo i limiti della democrazia attuale, e in particolare di
quella statunitense, la individua come I'habitat ideale per
promuovere un’educazione interculturale, che sappia farsi
realmente planetaria e promuovere comparazioni tra modelli storici
e culturali (Nussbaum, 2014).

Forse, qui, la difficolta sta nell’educare gli educatori, che ¢ il
grande problema che Karl Marx poneva in una delle sue famose tesi
su Feuerbach: “Chi educhera gli educatori?”. Una risposta potrebbe
essere che essi si auto-educano con l'aiuto degli educati. In tal caso,
I'insegnate diviene egli stesso un partecipe dell’indagine svolta dalla
comunita, con ruolo di mediazione e controllo sulla qualita della
ricerca e sulla sua direzione. E, nel favorire il dialogo autentico,
I'educatore non dovrebbe proporre soluzioni ma in quanto

86



moderatore della discussione dovrebbe rimanere il piu possibile
neutrale, assicurandosi che tutti i partecipanti abbiano
l'opportunita di esprimersi ed offrire il proprio contributo.
L'insegnante dovrebbe quindi essere colui che agisce come una
guida molto particolare, accompagnando i discenti nella direzione in
cui li conducono le loro argomentazioni senza interferire troppo e
promuovendo chiarezza, sincerita ed attenzione.

Favorendo il potenziamento di questo tipo di capacita si da
spazio, come suggerisce il filosofo statunitense Lipman, a quello che
¢ stato definito il pensiero riflessivo: «<un pensiero consapevole delle
sue assunzioni e delle sue implicazioni e cosciente delle ragioni e
delle prove a sostegno di quella o di quell’altra conclusione» (Lipman,
2003: 38). Diviene, quindi, fondamentale prefigurare 'opportunita
di promuovere la diffusione di un’attivita educativa votata al
pensiero critico, che attraverso il dubbio e l'interrogazione possa
avviare processi di riflessione, ovviando al rischio di chiudersi in
visioni rigide e dogmatiche, perché «La domanda insinua dubbi nella
nostra mente e il dubbio costituisce l'inizio della ricerca» (Lipman,
2003: 115).

4. Note conclusive: nuove sfide e vecchie tensioni

Quello di coltivare un’educazione democratica €, dunque, un
compito urgente per la societa attuale, chiamata a impostare una
formazione in grado di mettere ciascun essere umano nelle
condizioni di sviluppare la sua capacita critica; personalizzando
I'intervento educativo, istruttivo e formativo; promuovendo in
ciascuno la capacita di formulare domande e di usare costantemente
il pensiero critico. Certo, cambiare ’educazione € sicuramente una
sfida complessa, che provoca accesi dibattiti riguardo ai contenuti,
all’insegnamento e ai risultati. E per questo motivo che dialogo,

87



collaborazione, senso critico e responsabilita sono fondamentali per
incoraggiare una visione umanistica dell’educazione. Solo cosi €
possibile formare persone che siano in grado di operare consapevoli
di essere cittadini del mondo, come suggerisce Edgar Morin, il quale
¢ dell’avviso che i cittadini per coltivare la propria umanita
dovrebbero concepire loro stessi non come membri di una nazione,
ma come esseri umani legati ad altri individui da interessi comuni e
dalla necessita di reciproco riconoscimento (Morin, 1994).
L’educazione democratica, seguendo linsegnamento di
Dewey, ha il compito di preparare i cittadini alla vita futura, affinché
possano muoversi ed agire con consapevolezza ed efficacia
allinterno della societa. Insomma, bisogna guardare non solo al
processo ma anche al risultato. Cio significa, sul piano delle
implicazioni concrete, andare oltre la mera alfabetizzazione ed
acquisizione di competenze tecniche e gnoseologiche, per
concentrarsi su nuovi approcci che conducano ad una maggiore
giustizia, equita sociale e solidarieta globale. Cio €& possibile
integrando sistemi di conoscenza derivanti da realta diverse e
plasmando il nostro patrimonio comune. In tal modo, 1’educazione
ben puo rappresentare una componente chiave per trasmettere alle
generazioni presenti e future le conoscenze, le capacita e i
comportamenti di cui hanno bisogno per adattare la propria vita e i
propri mezzi di sostentamento in un ambiente in costante
trasformazione, sensibilizzandoli nell’elaborazione e attuazione di
strategie e politiche necessarie allo sviluppo e ai cambiamenti
climatici e non solo, in linea con gli obiettivi nazionali e
internazionali. Un obiettivo perseguibile, ad esempio, attraverso il
ricorso ad esperienze educative “meno formali”, che favoriscano
opportunita di apprendimento al di fuori dei luoghi classici di
formazione, prediligendo associazioni di volontariato, centri
comunitari, centri di formazione tecnica e professionale, funzionali
ad includere la comunita locale nei percorsi educativi per creare un

88



ambiente di supporto e comprensione reciproca. Fattori che ben
possono contribuire in concreto alla promozione di una societa piu
inclusiva, se i discenti sono chiamati, sin dalla prima infanzia e
lungo tutto l'arco della vita, ad assumere le vesti di attori sociali
attivi per lo sviluppo e il benessere di loro stessi e dell’intera
collettivita.

In questo processo ad avere un ruolo determinante non
possono che essere gli insegnanti e gli altri educatori chiamati a
promuovere il pensiero critico e ’'autonomia di giudizio, piuttosto
che un’acritica conformita al pensiero dominante. A suggerirlo &
anche la Raccomandazione del Consiglio europeo del 22 maggio
2018, individuando le competenze necessarie per promuovere un
apprendimento permanente, formale e informale, in tutti i contestil?.
Riflessioni che peraltro assumono un significato cogente se calate
allinterno della realta attuale dominata dal sapere digitale, a prima
vista accessibile da parte di tutti, ma in grado di tessere invisibili e
robuste catene, solo in apparenza fragili e facili da spezzare, in
quanto capaci di impadronirsi di una risorsa preziosa per 1'uomo,
ossia le nostre menti.

Viviamo in un mondo connesso. Il sapere digitale, nelle sue
diverse manifestazioni, sta diventando una componente sempre piu
invasiva nelle nostre relazioni, cambiando le dimensioni affettive,
volitive e cognitive dell'uomo, e dando luogo ad una vera mutazione
antropologica. Si tratta di cambiamenti in grado di incidere anche
sull’educazione, indicando ’emergere di un nuovo contesto globale
dell’apprendimento. Grandi e molteplici sono i benefici che la
connettivita digitale puo avere, ampliando le opportunita di
mobilitazione sociale, civile e politica, ma non poche sono anche le
preoccupazioni che solleva. Cio anche nella consapevolezza che,

17 11 risultato di questo percorso € stata l’elaborazione delle 8 competenze chiave
europee, che gli Stati Membri dell'Unione Europea sono chiamati a recepire,
facilitandone 1’acquisizione da parte di tutti i cittadini.

89



considerato il potenziale delle tecnologie informatiche, alcuni
ipotizzano che il ruolo dell’insegnante sia destinato a cadere
nell’oblio, sostituito dalle nuove tecnologie digitali, con un risparmio
di mezzi e risorse.

Nondimeno, anche se 'affermazione delle nuove tecnologie
sta radicalmente cambiando la natura dei processi educativi, non si
puo negare che l'impiego di dispositivi leggeri e portatili, che
spaziano dai telefoni cellulari, ai tablet, passando per i computer
palmari, abbia fatto si che 'apprendimento non sia piu confinato a
luoghi fissi e prestabiliti, rivoluzionando cosi la natura della
conoscenza nelle societa moderne. Lo testimoniano alcune ricerche
che dimostrano lefficacia di queste nuove tecnologie nel campo
dell’alfabetizzazione e dell’apprendimento delle lingue, divenute
fondamentali soprattutto per quei bambini e giovani che vivono in
zone remote e in condizioni svantaggiate.

Le politiche educative devono dunque fare i conti con
I'influenza di questi nuovi “soggetti”, tenendo in debito conto le
nuove relazioni e dinamiche che i media digitali offrono, ma con la
dovuta cautela. E, ancora una volta, chiamati a questo importante
ruolo non possono che essere gli educatori, i quali in questo nuovo
mondo cibernetico, devono preparare al meglio le nuove generazioni
di “nativi digitali” affinché possano comprendere le dimensioni
etiche e sociali non solo delle attuali tecnologie digitali, ma anche di
quelle che siinventeranno in futuro. Conseguentemente, se 1'utilizzo
delle nuove tecnologie puo favorire processi inclusivi, finanche
promuovendo nuove competenze emotive e sociali, € I'insegnante a
dover adattare, in base alla solida conoscenza del contesto, questo
nuovo sapere affincheé risulti in grado di aiutare i discenti a costruire
le loro abilita sociali ed emotive, di valorizzazione e rispetto dell’altro,
da sfruttare e concretizzare in futuro, in ambito lavorativo e sociale.
Questo perché, I’educazione non € solo una mera acquisizione di
abilita, ma € anche apprendimento di valori quali il rispetto della

90



vita e della dignita umana, necessari per garantire armonia sociale.

Se vogliamo beneficiare di questa evoluzione in atto,
caratterizzata da un sempre piu rapido mutamento della scienza e
delle tecnologie, dobbiamo essere in grado di comprendere e gestire
le opportunita e i rischi. Ecco, dunque, I'importanza di promuovere
un approccio umanistico all’apprendimento durante tutto l’arco
della vita per favorire uno sviluppo che sia sociale, economico e
culturale, come principio cardine dell’educazione. Questo dovrebbe
essere lo scopo fondamentale dell’educazione e dell’apprendimento
nel XXI secolo. Soltanto in tal modo, l’educazione puod rivelarsi
strumento di trasformazione e contribuire ad un futuro inclusivo per
tutti.

Ariemma, L. (2016). La scuola come “palestra di democrazia” e di
educazione alla cittadinanza. In G.M. Labriola (Eds.) La citta come
spazio politico: tessuto urbano e corpo politico, crisi di una metafora.
Napoli: ESI, 411-431.

Aristotele, L’Anima. (G. Movia trad.). Milano: Bompiani. 2001.
Capobianco, R., & Vittoria, P. (2020). L’educazione civica torna tra i
banchi di scuola: spunti e possibilita operative mediante il Teatro

Legislativo. Studi sulla Formazione, 23(2), 123- 137.

Dewey, J. (1977). Scuola e societa. Firenze: La Nuova Italia (Opera
originaria pubblicata 1899).

Dewey, J (2004). Democrazia ed educazione. Milano: Sansoni (Opera
originaria pubblicata 1916).

91



Dewey, J. (2022). Esperienza e natura. (P. Bairati trad.). Milano:
Mursia. (Opera originaria pubblicata 1929).

Fiorucci, M., & Lopez, G. (2017). John Dewey e la pedagogia
democratica del ‘900. Roma: Roma Tre-Press.

Fucecchi, A. & Nanni, A. (2019). Agenda 2030. Una sfida per la
scuola. Brescia: Scholé.

Lipman, M. (2003). Educare al pensiero. Milano: Vita e Pensiero.
Montessori, M. (2000). Il metodo della pedagogia scientifica applicato
all’educazione infantile nelle Case dei Bambini. Roma: Opera

nazionale Montessori (opera originaria pubblicata 1909).

Morin, E., & Kern, A.B. (1994). Terra-patria. Milano: Raffaello
Cortina.

Morin, E. (2000). La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e
riforma del pensiero. Milano: Raffaello Cortina Editore.

Morin, E. (2014). Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare
l’educazione. Milano: Cortina.

Nocchi, F. R. (2020). Quintiliano. Modelli pedagogici e pratiche
didattiche. Scholé: Brescia.

Nussbaum, M. (2001). Diventare persone. Donne e universalita dei
diritti. Bologna: Il Mulino (opera originaria pubblicata 2000).

Nussbaum, M. (2003). Natura funzione e capacita: la concezione
aristotelica della ridistribuzione politica. (G. Zanetti trad.). Reggio

92



Emilia: Diabasis (opera originaria pubblicata 1988).
Nussbaum, M. (2011). Non per profitto. Perché le democrazie hanno
bisogno della cultura umanistica. Bologna: Il Mulino (opera originaria

pubblicata 2010).

Nussbaum, M. (2012.). Creare capacita. Liberarsi dalla dittatura del
Pil. Bologna: Il Mulino (opera originaria pubblicata 2011).

Nussbaum, M. (2014). Coltivare l'umanita. Roma: Carocci.
Pezzano, T. (2013). La scuola laboratorio di John Dewey: la
“sperimentazione” dell’individuo per la democrazia. NS Ricerca, 2,

75-80.

Piaget, J. (1936). La construction du real chez l’enfant. Neuchatel:
Delachaux et Niestlé.

Pinto Minerva, F. (2004). Immaturita e crescita. Intelligenza ed
esperienza. In Filograsso, N., & Travaglini, R. (Eds.). (2007). Dewey

e U'educazione della mente, Milano: FrancoAngeli.

Platone. Apologia di Socrate. (G. Reale trad.). Milano: Bompiani.
2000a.

Platone. Menone. (G. Reale trad.). Milano: Bompiani. 2000b.
Platone. Le leggi. (F. Ferrari trad.). Milano: Rizzoli. 2005.

Rousseau, J. J. (2016). Emilio o dell’Educazione. (A. Potestio trad.).
Roma: Studium. (opera originaria pubblicata 1792).

93



Sen, A. (1993). Il tenore di vita. Tra benessere e liberta. Venezia:
Marsilio, 91-132.

Spadafora, G. (2015). L’educazione per la democrazia. Studi su John
Dewey. Roma: Anicia.

Testi. C. A. (2018). La Logica di Tommaso d’Aquino Dimostrazione,
induzione e metafisica. Bologna: ESD.

Tomasi, S. (2022). Argomentazione, educazione, diritto. Bari: Cacucci.

Vygotskij Lev, S. (2008). Pensiero e linguaggio. (L. Mecacci Trad.)
Roma: Laterza (opera originaria pubblicata 1934).

94



