
Quaderni di Comunità 
Persone, Educazione e Welfare  

nella società 5.0 
 
 

Community Notebook 
People, Education, and Welfare in society 5.0 

 
 
 
 

n. 3/2025 
INCLUSIVE EDUCATION: STRATEGIES, 

PERSPECTIVES, INNOVATION, PRACTICES 
 
 

Edited by 
Cleto Corposanto, Umberto Pagano 

 
 
 
 

 
 



 
 
 

Questo numero è stato realizzato nell ambito delle attività 
scientifiche del Progetto PRIN 2022 - Evaluating School Inclusion: a 
shared quality index for developing a more inclusive education for all  

(Codice Progetto: 2022XYHRRL; CUP: F53D23006450006) 

 
 
 
 
 
 

 
Iscrizione presso il Registro Stampa del Tribunale di Roma 

al n. 172/2021 del 20 ottobre 2021 
 

 
© Copyright 2026 Eurilink 

Eurilink University Press Srl 
Via Gregorio VII, 601 - 00165 Roma 

www.eurilink.it - ufficiostampa@eurilink.it 
ISBN: 979 12 82274 09 8 
ISSN: 2785-7697 (Print) 

ISSN: 3035-2525 (Online) 

 
Prima edizione, gennaio 2026 
Progetto grafico di Eurilink 

 

 
È vietata la riproduzione di questo libro, anche parziale, effettuata 

con qualsiasi mezzo, compresa la fotocopia



INDICE 
 
 
 
 
EDITORIALE  
Cleto Corposanto, Umberto Pagano 11 
 
RUBRICA EDUCATION 

 
21 

 
1. Rivoluzione inclusiva: superare la necrodidattica con 
gli exergames è utopia? 

 

Alessandro Barca, Giuseppe Liverano, Mariella Tripaldi 23 
2. Educare all accessibilità e all inclusione attraverso 
Fortnite: il caso Kimap City 

 

Ester Macrì, Lapo Cecconi 35 
3. Inclusione sociale universitaria per studenti con 
disabilità: confronto tra Italia e Brasile 

 

Valentina Ghibellini, Andressa Caetano Mafezoni, 
Eduardo Augusto Moscon Oliveira 

 
43 

 
RUBRICA EMPOWERMENT 

 
53 

 
1. Il ruolo delle micro-credenziali nella promozione di 
inclusione e accessibilità 

 

Laura Evangelista, Concetta Fonzo, Eleonora Zecca 55 
 
SAGGI 

 
63 

 
1. Il paradigma dell inclusione scolastica e sociale a 
sostegno della partecipazione democratica 

 

Jessica Mazzuca 65 
2. Inclusività e sviluppo delle competenze relazionali. 
Analisi della formazione degli insegnanti specializzati 

 

Francesco Luigi Gallo 95 



3. Il tempo continuo della scuola ibrida. Etnografia 
minima di possibilità e disallineamenti inclusivi nelle 
ecologie digitali 

 

Luigi Giungato 127 
 
4. Il ruolo dell Intelligenza Artificiale nell inclusione 
scolastica tra aspettative e criticità 

 

Beba Molinari 167 
 
5. Inclusive Sport in School Settings: Learning from the 
Baskin Experience 

 

Luciana Taddei, Marta Candussi, Luca Grion, Luca 
Bianchi 

 
195 

 
APPROFONDIMENTO 

 
223 

 
Inclusività degli studenti internazionali universitari 
attraverso la ricerca-azione 

 

Valentina Ghibellini, Mariantonietta Cocco, Ülker Basak 225 
 



65 
 

 
1. IL PARADIGMA DELL INCLUSIONE SCOLASTICA E 
SOCIALE A SOSTEGNO DELLA PARTECIPAZIONE 
DEMOCRATICA 

 
di Jessica Mazzuca* 
 
 
Abstract: Questo articolo offre un analisi teorica e concettuale dei principi 
dell educazione. In un epoca di rapidi mutamenti, di crisi economica ma 
anche valoriale, diviene fondamentale la costruzione di un paradigma 
educativo inclusivo che valorizzi le differenze, ma all interno di un quadro 
di valori condivisi. Da qui, l avvio di uno studio a partire da alcuni 
interrogativi che spingono a ripensare l educazione oggi, e al tempo stesso 
rappresentano un invito pressante ad un impegno sociale comune e 
compartecipato. Del resto, affinché le politiche educative diventino vettore 
di fiducia, di competenze e di dignità umana, devono non solo tenere conto 
delle tendenze globali, ma anche trovare nuove strade per costruire società 
più inclusive e solidali. Per tale motivo, si rivela necessario che l educazione 
si sviluppi in contesti scolastici e sociali democraticamente autentici, 
fondati su opportunità educative e formative condivise. Ciò significa andare 
oltre la mera acquisizione di competenze per concentrarsi su nuovi 
approcci all educazione che conducano a una maggiore giustizia, equità 
sociale e solidarietà globale.  
 
Parole chiave: Inclusione scolastica e sociale, cittadinanza attiva, giustizia 
sociale, democrazia. 
 

 
* Dipartimento di Giurisprudenza, Economia e Sociologia, Università degli Studi di 
Catanzaro Magna Graecia, jessica.mazzuca@unicz.it. https://orcid.org/0000-
0001-7438-003. 



66 
 

Abstract: This article offers a theoretical and conceptual analysis of the 
principles of education. In an era of rapid change, of economic crisis but 
also of values, it is essential to build an inclusive educational paradigm 
that values differences, but within a framework of shared values. From 
here, the start of a study starting from some questions that push us to 
rethink education today and at the same time represent a pressing 
invitation to a common and shared social commitment. After all, in order 
for educational policies to become a vector of trust, skills and human 
dignity, they must not only take into account global trends, but also find 
new ways to build more inclusive and supportive societies. For this reason, 
it is necessary for education to develop in democratically authentic school 
and social contexts, based on shared educational and training 
opportunities. This means going beyond the mere acquisition of skills to 
focus on new approaches to education that lead to greater justice, social 
equity and global solidarity. 
 
 
Keywords: School and social inclusion, active citizenship, social justice, 
democracy 

 
 

1. Verso un educazione democratica 
 

L educazione è un argomento che si declina spesso come 
una riflessione sulla formazione dell uomo e delle sue componenti 
psichiche, nonché sulla possibilità di intervenire per modificarne 
l esito. Ma, parlare di educazione non è soltanto questo. Si tratta di 
un discorso più ampio che involge anche gli aspetti etici, sociali e 
politici dell assetto educativo, nonché i fondamenti antropologici. 

In questi termini, ecco che l educazione si pone come un 
processo di formazione di un soggetto verso la massima attuazione 
possibile delle sue potenzialità per diventare padrone di sé stesso, 
ma non solo. L educazione opera anche come un fenomeno pervasivo 
di tutti i settori della vita umana, risultando imprescindibile per 



67 
 

formare membri che costituiscono la stessa società. In tale 
accezione, l educazione non  tanto e solo uno strumento per 
permettere alle persone di conformarsi alle richieste del contesto di 
riferimento, ma piuttosto un processo che può offrire l opportunità 
di guidare il cambiamento sociale alla luce dei valori fondamentali 
condivisi quali: il rispetto della vita e della dignità umana, 
l uguaglianza dei diritti, la giustizia sociale, la diversità culturale, la 
solidarietà e la responsabilità condivisa per un futuro sostenibile, 
per citarne alcuni. 

In tal modo, il binomio educazione e società, con tutto ciò 
che il loro rapporto comporta, identifica due entità che, interagendo 
e intrecciandosi strettamente l una all altra, danno un significato 
alla vita dell uomo incoraggiando la collaborazione, il pensiero critico 
e un senso di responsabilità verso la nostra comune umanità. 
Operando entrambe a fondamento della vita culturale di una società 
civile, legandosi cos  strettamente da non poter pensare all uno 
distinto dall altro. Una visione che a sua volta rilancia 
inevitabilmente alcuni interrogativi che spingono a ripensare 
l educazione di oggi, ma al tempo stesso rappresentano un invito ad 
un impegno sociale comune e compartecipato.  

Viviamo, in tempi turbolenti. Anche se la crescita economica 
e la creazione di ricchezza hanno ridotto i tassi di povertà a livello 
globale, la vulnerabilità, le disuguaglianze, l esclusione e la violenza 
sono aumentate sia all interno che tra le società di tutto il mondo. I 
cambiamenti nel mondo contemporaneo si caratterizzano per livelli 
di complessità e di contraddizioni senza precedenti. Le società sono 
sempre più connesse, ma dilagano i conflitti e l intolleranza. 
Emergono nuovi centri di potere, ma aumentano le disuguaglianze. 
Così le sfide da affrontare sono ardue e complesse. Ma è anche vero 
che le opportunità per uno sviluppo inclusivo sono enormi, basta 
volerlo. 



68 
 

In questa prospettiva, di fronte a simili trasformazioni delle 
dinamiche sociali così profonde e articolate, si impongono nuove 
forme di educazione per promuovere le competenze di cui le società 
e le economie hanno bisogno, oggi e domani. Spingendo, tutto 
questo a chiederci, di quale educazione dovremmo, quindi, avere 
bisogno nel XXI secolo? Qual  lo scopo dell educazione nell attuale 
contesto di trasformazione sociale? Sicuramente e per prima cosa, 
l educazione deve trovare il modo di rispondere a tali sfide, tenendo 
conto sia delle diverse visioni del mondo e di sistemi di conoscenza 
alternativi, sia delle nuove frontiere della scienza e della tecnologia, 
come i progressi delle neuroscienze e l evoluzione del sapere digitali, 
ma senza dimenticare i rischi da essi derivanti. Tutto questo nella 
piena consapevolezza che nessuna forza di cambiamento  più 
potente dell educazione per promuovere i diritti umani e la dignità 
della persona, per sradicare la povertà e favorire la sostenibilità, 
fondate sul dialogo e il confronto a tutti i livelli.  

In questi termini, il valore educativo può essere inteso come 
un impegno sociale e comune, teso a promuovere il pieno e reale 
sviluppo delle persone e delle comunità. L intento di questo lavoro è 
di mettere in discussione il modello utilitaristico che concepisce 
l educazione principalmente come un investimento socio-economico 
individuale, per favorire invece l approccio umanistico, che pone al 
centro la persona e le sue connessioni con la comunità. Dunque, 
una visione umanistica dell educazione intesa come bene comune 
essenziale che enfatizza la dimensione collettiva del processo 
educativo ed il suo valore come impegno sociale condiviso, a sua 
volta richiamando una responsabilità condivisa che interpella le 
istituzioni e ciascuno di noi. In tal modo, le politiche educative si 
prestano ad essere il risultato di un processo di co-produzione tra il 
pubblico e le altre componenti della società, divenendo vettore di 
fiducia, di competenze e di dignità umana. 



69 
 

2. Per un percorso storico-teorico sul valore sociale  
dell educazione  

 
La conoscenza e il sapere costituiscono un sistema a rete 

fatto di nodi e relazioni multiple che, con i loro specifici domini, 
possono garantire un efficace gioco interdisciplinare in vista dello 
sviluppo di competenze trasversali. In questi termini, i concetti di 
educazione e di conoscenza sono destinati ad essere fondamento 
della vita culturale di una società civile. Un binomio indissolubile. 
Perché educare  conoscere e far conoscere.  

L etimologia della parola educazione, dal latino educàre, 
ossia trarre da, tirare fuori, indica un processo necessariamente 
relazionale, che dovrebbe consentire il pieno sviluppo dell essere 
umano nella consapevolezza della propria libertà e quindi 
responsabilità. Ragionando in questi termini, già nell antica Grecia, 
con il termine paideia si era soliti promuovere un paradigma di 
educazione teso ad alimentare la formazione scolastica impartita ai 
fanciulli, ma anche ad incrementare il loro sviluppo etico, culturale 
e sociale con l obiettivo di renderli cittadini completi, al fine di 
guidarne l inserimento armonico nella società. Un simile approccio 
permetteva di affrontare il dibattito sull educazione andando oltre il 
ruolo utilitaristico che essa poteva avere nello sviluppo economico, 
avendo come obiettivo centrale il raggiungimento di un educazione 
inclusiva in cui nessuno fosse escluso o marginalizzato.  

Filosofi come Socrate e Platone promuovevano un impor-
tante teoria sull educazione che rispecchiava il significato 
etimologico del termine: un metodo per rendere manifesto ciò che è 
già in potenza nell individuo. In particolare, il metodo di Socrate 
incoraggiava l interrogazione del discente, perché il suo scopo non 
consisteva nel dare risposte ma nello stimolare il fanciullo, con 
domande, a darsele da sé. In questo senso, l allievo stesso sentiva 
l educazione non come un imposizione, ma come il mezzo adeguato 



70 
 

ad esprimersi. L idea di base era che la cultura e l educazione fossero 
fondamentali per un esercizio consapevole della cittadinanza, che 
prevedeva la partecipazione agli organi politici democratici, 
alimentando di nuova linfa il corpo e l anima della città. 

Anche Platone giudicava il problema dell educazione una 
delle questioni centrali per la salvezza della polis greca. L educazione 
era infatti un aspetto fondamentale sia per il singolo sia per la città. 
E questo aspetto emerge già nell Apologia, ove Socrate viene 
presentato come benefattore della città, meritevole di premio e non 
di punizione, in quanto educatore che cerca di convincere i 
concittadini a prendersi cura  di sé e della città, prima che delle 
cose e degli affari (Platone, 2000a). Un concetto che viene 
approfondito anche nelle Leggi ove si esorta a valorizzare 
l educazione fin dalla nascita dell individuo per poter ottenere ottimi 
risultati. Così, la paideia diviene sinonimo di civiltà e cultura che 
mira a rendere l essere umano veramente tale, finalizzata a integrare 
i giovani nel tessuto cittadino, rendendoli membri omogenei di una 
stessa comunità sociale e politica. L obiettivo di Platone era quello 
di arrivare ad una polis ben guidata e sorretta da una efficace 
struttura educativa, pur consapevole dei limiti della natura umana 
(Platone, 2005). 

Per Platone apprendere  significava recuperare ciò che si è 
già conosciuto, ma che si è dimenticato. Così nell opera Menone, 
Platone mostra, contro i sofisti, che cogliere la verità delle cose 
scartando le distorsioni soggettive è possibile se si insegna all anima 
a farlo, rendendola capace di riconoscere la verità. In particolare, 
nell opera si racconta che Socrate e Menone discutono sulla natura 
della virtù e sulla possibilità di insegnarla. Durante la 
conversazione, Socrate introduce la teoria della reminiscenza per 
rispondere alla cosiddetta aporia di Menone, ovvero il paradosso 
dell apprendimento: «Come può un uomo cercare ciò che non 
conosce? Se sa ciò che cerca, non ha bisogno di cercarlo; se non lo 



71 
 

sa, come può cercarlo?» Ecco che, per dimostrare che la conoscenza 
è già presente nell anima e può essere risvegliata, Socrate guida un 
giovane schiavo attraverso un ragionamento geometrico, portandolo 
a scoprire da solo la soluzione di un problema senza aver mai 
studiato la geometria prima (Platone, 2000b: 80b). Questo 
esperimento socratico veniva proposto come prova del fatto che la 
conoscenza non viene appresa dall esterno, ma è già presente dentro 
di noi e può essere riscoperta tramite la riflessione e il dialogo.  

Tutto questo accade perché, secondo Socrate, ciò che 
sappiamo è qualcosa che la nostra anima ha appreso prima di 
incarnarsi in un corpo mortale. L anima osserva per più o meno 
tempo l Iperuranio, un mondo in cui si trovano le Idee di tutte le 
cose, immutabili e perfette. Ma, quando l anima si ritrova nel corpo 
si dimentica  delle Idee viste nell Iperuranio, senza tuttavia 
perderne completamente il ricordo. Qui entra in gioco il valore 
dell educazione, non come un processo di acquisizione di nuove 
conoscenze, ma quale strumento per il risveglio di conoscenze 
innate che l anima ha già posseduto prima della nascita. In tal 
modo, e al di là dei fattori mitico-religiosi come appunto la credenza 
nell immortalità dell anima e nella sua reincarnazione, Platone nel 
Menone sottolinea semplicemente che noi non apprendiamo 
attraverso l esperienza, che spesso invece ci può trarre in 
inganno, ma abbiamo una predisposizione innata al conoscere che 
si risveglia a contatto con l esperienza.  

A pensarla diversamente è Aristotele che nel De Anima 
esponeva la sua teoria della conoscenza, secondo cui la mente 
umana nasce come una tabula rasa e acquisisce conoscenza 
attraverso l esperienza. Nulla è nell intelletto prima che non sia 
passato attraverso i sensi, perché l apprendimento inizia con la 
percezione sensoriale che fornisce dati grezzi alla mente, e dopo 
l anima elabora questi dati per costruire concetti e strutture 
cognitive più complesse (Aristotele, 2001). Pertanto, non esistono 



72 
 

idee innate, e la conoscenza si costruisce progressivamente, 
attraverso l esperienza e la riflessione, supportata dalla logica come 
strumento per il pensiero critico. In tal modo, Aristotele anticipa il 
metodo empirico dell apprendimento, promuovendo un educazione 
basata sulla sperimentazione e sull osservazione diretta del mondo 
reale. Del resto, non è un caso se Aristotele sia il fondatore della 
logica formale, e il suo approccio all apprendimento enfatizzi la 
capacità di ragionare in modo strutturato. Un eredità che non è 
destinata a disperdersi, in quanto le idee aristoteliche sull edu-
cazione ed il loro approccio empirico influenzeranno profondamente 
la scienza moderna con un impatto duraturo su pensatori 
come Tommaso d Aquino, John Locke e i filosofi dell empirismo. 

Un valore, quello educativo, che pur rivestendo centrale 
importanza nella vita politica del mondo antico, non era però 
equamente distribuito. Il sistema educativo nell antica Grecia era 
infatti fortemente strutturato sulla classe sociale di appartenenza, 
sul contesto economico, familiare e storico di riferimento. Così, nel 
pieno rispetto delle convenzioni dell epoca, ecco che l educazione 
diveniva un affare limitato ai soli uomini, rimanendo esclusi gli 
schiavi e le donne. Un eccezione alla regola è l esperienza di Saffo, 
poetessa del VII secolo a.C., fondatrice di una scuola che educava le 
giovani donne alla vita familiare e domestica, quale principale ed 
unico contesto sociale ove le donne potevano avere voce1. 

Anche la cultura latina poneva l educazione dell individuo 
nel cuore dell Urbs, prima con la Repubblica poi con l Impero. 
Quintiliano, retore e pedagogo romano, noto per la sua opera 
Institutio Oratoria, sull educazione e la formazione dell oratore, 

 
1 Un altro caso è quello di Aspasia di Mileto. La bella e colta compagna di Pericle 
apparteneva probabilmente a uno specifico gruppo di donne, le etère, che 
frequentavano gli uomini nei simposi dell élite culturale ateniese. Nel dialogo 
platonico Menesseno, Socrate esalta le abilità retoriche di Aspasia definendole 
superiori a quelle di Pericle, attribuendole la composizione di un importante 
discorso del compagno. 



73 
 

incarnava un tipo di mentalità romana nei confronti della pedagogia, 
ritenendo che non ci fosse nessuno incapace di apprendere e che, 
pertanto, grande dovesse essere l impegno dell educatore per 
forgiare l allievo2. Non a caso, la formazione culturale dell uomo 
latino e la sua educazione di cittadino romano erano spesso 
paragonati all agricoltura: il terreno rappresentava la natura, che 
doveva essere buona, il coltivatore il maestro, e i semi il precetto; lo 
scopo era quello di sviluppare le doti innate dell allievo. In questi 
termini, la conoscenza non veniva intesa come fine a sé stessa, ma 
come elemento che permetteva all individuo di avere certezze, sia 
pure provvisorie, che gli derivavano dal risultato di verifiche 
continue, che l autorizzavano a ritenere un evento, un idea, una 
teoria, come degni di fiducia, e di saperli usare come mezzo per 
allargare gli orizzonti della propria conoscenza e per ristrutturare, 
via via, la conoscenza stessa. Conseguentemente, l educatore, pur 
comunicando o insegnando ciò di cui aveva acquisito un accettabile 
grado di certezza, era chiamato ad agire nella convinzione che quel 
grado di certezza fosse provvisorio, sforzandosi di infondere nei 
discenti questo senso della provvisorietà della certezza per 
approfondire e perseguire il cammino verso la conoscenza.  

La paideia classica non era dunque una questione di 
erudizione, bensì di formazione morale, apprendimento delle virtù 
piuttosto che accumulo di nozioni. Vi era nella paideia una sorta di 
coesistenza tra livello privato e livello pubblico, essendo diretta ad 
integrare i giovani nel tessuto cittadino, rendendoli membri 
omogenei di una stessa comunità sociale e politica. In quest ottica, 
l educazione operava come il canale privilegiato, nel suo complesso, 
per un interazione tra pubblico e privato. 

 
2 Nondimeno, è anche vero che Quintiliano rappresenta una fase già evoluta del 
processo educativo romano, cui si è giunti dopo un lungo periodo improntato ad 
una grande severità, simboleggiato dalla figura di Catone il Censore. In argomento 
(Nocchi, 2020). 



74 
 

Dal punto di vista dei processi culturali ed educativi, anche 
il Medioevo ci dice cose interessanti. In Occidente, all ombra di 
cattedrali, monasteri e chiese, tra incertezze e contraddizioni 
segnate da una forte vitalità dei processi culturali che impattavano 
sul paesaggio medievale, l impegno educativo manteneva per molti 
aspetti il tratto tradizionale, ma per altri versi segnava un taglio 
netto con l esperienza del mondo antico. Diverso era l ambiente 
sociale dove si sviluppava, ossia i monasteri, diversi erano gli ideali 
cui si ispirava, diretti alla creazione dell uomo spirituale . Nel De 
Magistro un dialogo tra Agostino d Ippona e suo figlio Adeodato, si 
propugna la tesi che il vero maestro non è un uomo, ma Dio, che 
illumina l anima dall interno e permette di raggiungere la verità. 
Dunque, l apprendimento non era inteso come trasmissione di 
informazioni, ma frutto di un illuminazione interiore. Si potrebbe 
dire, un eco della teoria della reminiscenza platonica, ma 
reinterpretata in chiave cristiana. Mentre, è San Tommaso, filosofo 
e teologo medievale, ad approfondire una teoria dell educazione che 
fonde aristotelismo e cristianesimo, sostenendo che la conoscenza 
si acquisisce attraverso l esperienza sensibile, quindi il mondo 
empirico e il ragionamento, ma raggiunge la sua perfezione nella 
rivelazione divina3. 

Una formazione quella di tradizione medievale che, sebbene 
discussa e rifiutata, sarà tuttavia un fondamentale punto di 
riferimento per la scuola tardo medievale, che eredita dalla cultura 
scolastica precedente contenuti e metodi, ma li volge a fini in 
grandissima parte nuovi che assumeranno un importanza politica e 
culturale sempre maggiore4. 

 
3 Come Aristotele, anche San Tommaso d Aquino getta le basi per un metodo basato 
sul dibattito logico, teso a promuovere l argomentazione rigorosa e l integrazione tra 
esperienza e metafisica. Per ulteriori approfondimenti (Testi, 2018). 
4 In questa direzione, un grande impulso innovatore alle istituzioni educative si 
deve all impegno di Carlo Magno all inizio del IX secolo con la rinascita carolingia, 
maturandosi l esigenza di una scuola che obbedisse a finalità laiche e non più 



75 
 

Se poi percorriamo la strada del pensiero moderno, una delle 
figure più affascinanti e controverse della filosofia dell educazione è 
Rousseau, le cui riflessioni teorico-politiche hanno influenzato 
profondamente il pensiero moderno, portando avanti l approccio 
dell educazione naturale, precursore dell attuale learning by doing, 
esposto nella sua opera fondamentale, Emilio, o dell educazione  
(Rousseau, 1762, 2016)5. 

Per il filosofo ginevrino, si è ciò che si diventa . L educazione 
deve seguire il ritmo naturale del bambino, non può essere imposta 
dall alto, ma deve rispettare le fasi di crescita dell individuo, e 
nutrirsi dell esperienza diretta, non di mere istruzioni astratte o 
nozioni teoriche. Principi che costituiscono il fondamento dell opera 
L Emilio, che contiene una riflessione filosofica sull educazione, 
unica arma a difesa dell individuo dal pericolo della corruzione del 
mondo esterno, in quanto per Rousseau l uomo è naturalmente 
buono  è la società a corromperlo.  

Tutto questo accade perché l educazione non è intesa come 
un processo diretto a far partorire una conoscenza già acquisita, 
come voleva Platone, ma quale percorso mediante cui l educando 
apprende ciò di cui prima era privo. Qui, Rousseau si richiama alla 
natura e all istinto, promuovendo la libertà e la spontaneità 
nell educazione del fanciullo che deve poter sviluppare tutte le 
proprie energie, senza alcun condizionamento o strumenta-
lizzazione. Il fine ultimo del processo educativo è che l individuo, 

 
ecclesiastiche e religiose. Un proposito ben evidente nella Encyclica de litteris 
colendis indirizzata da Carlo Magno all abate Baugulfo. Tutto ciò contribuiva a 
creare aspettative di mobilità sociale, ma dava anche un nuovo profilo identitario.  
5 Si tratta di uno dei trattati più importanti della storia sull educazione, quando 
ancora non esisteva come branca autonoma del sapere, ricco di spunti ed 
indicazioni concrete tanto da sembrare ancora oggi una specie di manuale 
pedagogico. L Emilio è un lavoro collegato ad un altra opera di Rousseau, Il Contratto 
sociale, entrambi pubblicati nel 1762, dalla cui lettura combinata è possibile 
cogliere la proposta politica di Rousseau tesa ad una riforma morale e civile, 
fondamentale per la creazione di una società nuova e virtuosa.  



76 
 

divenuto padre, marito e cittadino, sia in grado di manifestare la sua 
essenza che caratterizza il fondamento più nascosto dell essere 
umano. Sebbene anche Rousseau, come Platone, era ben conscio 
delle difficoltà pratiche dell educazione, avendo piena consape-
volezza della relatività e fallibilità del processo educativo.  

Nella riflessione rousseniana, lo scopo principale di questo 
tipo di educazione è quindi la piena realizzazione della natura 
umana, ponendo le basi per un pensiero pedagogico impegnato 
verso il pieno sviluppo dell individuo all interno della società. In 
questi termini, la visione di Rousseau, evidenziando l importanza di 
un educazione armoniosa e rispettosa dei ritmi di crescita 
individuali, orientata alla formazione di individui consapevoli e 
responsabili, ha plasmato anche il dibattito educativo successivo, 
influenzando fra l altro le riflessioni di Maria Montessori e John 
Dewey. 

Dewey, filosofo e pedagogista statunitense, riteneva di 
fondamentale importanza riflettere sulla necessit  di riformulare e 
ripensare il sistema educativo americano, parlando di educazione al 
pensiero. Dewey era fermamente convinto che l educazione avesse 
fallito perché ciecamente ostinata nel voler trasmettere ai discenti 
verità già preconfezionate, senza stimolare lo spirito critico 
nell intraprendere una ricerca capace di approdare ad esiti 
conoscitivi in maniera personale ed autonoma. Il superamento di 
queste criticità del sistema educativo è ciò che conduce Dewey a 
fondare la Scuola Progressiva, un esempio di mentalità pragmatica 
e migliorista, valorizzando l idea che l educazione si sviluppi 
attraverso l azione e l esperienza diretta del mondo, ove è l ambiente 
a giocare un ruolo chiave per la costruzione della conoscenza. 
Perché è la qualità dell esperienza ad essere determinante. Non a 

caso è a lui che si deve il concetto learning by doing 6. Un metodo 

 
6 Un espressione che sottolinea la presa di distanza di Dewey da quelle realtà 
educative in cui si dava «troppa importanza all accumulo e all acquisizione di 



77 
 

sperimentale che esige azione e fatica, in cui il discente è attivo e 
non è costretto a imparare passivamente. 

Riflessioni che sono approfondite in Democracy and 
Education7, ove emerge il rifiuto di Dewey all idea di un appren-
dimento passivo, sul presupposto che l educazione non sia la 
trasmissione di conoscenze preconfezionate, ma un processo attivo 
in cui il sapere si costruisce attraverso l esperienza (Dewey,1916). 
Proprio in questo approccio, fondato su una politica dell educazione 
da attuarsi attraverso l esperienza, Dewey ravvisa il terreno di 
elezione ove poter far germogliare la connessione tra educazione e 
democrazia. Compito dell educazione è quello di forgiare cittadini 
critici e attivi, capaci di discutere e prendere decisioni consapevoli, 
partecipando alla vita democratica con l obiettivo di migliorare la 
società. In tal modo, l educazione dismette i panni di un processo 
passivo, per divenire un esperienza attiva e partecipativa. 
Conseguentemente, l apprendimento non viene inteso come un 
processo individuale, ma al contrario come un importante percorso 
che opera sulla base della continua costruzione di conoscenze ed 
interpretazioni di significati, destinati ad emergere attraverso il 
dialogo ed il confronto con gli altri.  

In questi termini, la proposta di Dewey presenta per molti 
versi punti di contatto con la teoria della conoscenza delineata dal 
costruttivismo sociale, secondo cui ciò che assume centralità  la 
relazione cognitiva che si instaura tra il soggetto ed il contesto 

 
nozioni a scopo di riproduzione nella ripetizione e nell esame» che, non a caso, erano 
definite da Dewey delle «nozioni in frigorifero», pronte per essere utilizzate quando 
e come si vuole, ma prive di un assimilazione critica e personale (Dewey, 2004:171). 
7 Opera della maturità, considerata da Dewey stesso come la più compiuta 
espressione del proprio pensiero. E il momento storico in cui appare è significativo. 
Si situa al culmine dell età del progressismo, lasciandosi alle spalle un periodo di 
alti livelli di conflittualità sociale, che porta a promuovere un diverso orientamento, 
capace di evitare il rischio di disgregazione della società americana.  



78 
 

socioculturale all interno del quale questo  inserito8. A pensarla così 
è lo psicologo russo Lev Vygotskij, il quale porta avanti la tesi che 
l apprendimento sia innanzitutto un fenomeno sociale, che dipende 
dall interazione con gli altri e dal contesto culturale in cui l individuo 
cresce. In tal modo, Vygotskij ha ridefinito l apprendimento come un 
processo sociale e culturale, in cui l interazione, il linguaggio e il 
contesto giocano un ruolo essenziale (Vygotskij, 2008)9. 

A promuovere e incoraggiare una politica educativa 
attraverso il metro dell esperienza diretta è anche Maria Montessori. 
Medico e pedagogista, Montessori credeva che fosse essenziale 
creare un ambiente preparato, dove il discente potesse esplorare 
liberamente e apprendere in modo autonomo, e l insegnante operare 
come semplice veicolo di conoscenza creando uno spazio che stimoli 
l autosufficienza e il desiderio di apprendere. Un ambiente in cui 
l allievo non fosse più considerato come un recipiente passivo da 
riempire, ma come un partecipante attivo nel proprio processo 
educativo. Un percorso che doveva formare la vita reale nella società, 
adattandosi ai mutamenti sociali e influenzando il progresso sociale, 
fornendo strumenti per padroneggiare e modificare la realtà, col fine 
di portare ad una società pacifica e democratica. Tutto questo, 
ponendo il discente al centro del rapporto educativo per sviluppare 
un apprendimento costruttivo e non passivo (Montessori, 2000).  

 
8 Si tratta di un impostazione di pensiero la cui matrice filosofica risiede in alcune 
delle formulazioni teoriche espresse da Giambattista Vico ed Immanuel Kant 
(soprattutto per quel che riguarda la formazione etica dell uomo). Un impostazione 
di pensiero così denominata perché prende avvio dall idea che la realtà ed il mondo 
esterno siano da interpretarsi come fenomeni legati all esperienza che non possono 
darsi indipendentemente dal soggetto, che con essi intraprende una relazione 
cognitiva.  
9 Il suo contributo più significativo è la teoria dello sviluppo sociale e culturale 
dell apprendimento, che si contrappone alle idee di Jean Piaget, considerato uno 
dei fondatori della psicologia dello sviluppo, secondo il quale lo sviluppo cognitivo 
avviene principalmente attraverso un processo interno individuale (Piaget, 1936).  



79 
 

Ebbene, seguendo la logica di questo discorso e, al netto 
delle esigenze della società storicamente determinata, l idea centrale 
che sembra emergere è l esigenza di promuovere all interno della 
dimensione educativa la realizzazione complessiva dell individuo, 
superando cos  le contraddizioni e i limiti insiti in una data realtà. 
Condizioni, peraltro, strettamente connesse all inclusione sociale, e 
quindi anche al tema della formazione alla cittadinanza attiva intesa 
quale partecipazione responsabile alla società civile, alla vita politica 
e di comunità di tutti gli individui sulla base di condizioni che 
garantiscono il reciproco rispetto, la non violenza, la rimozione di 
ostacoli e di barriere fisiche, culturali, sociali, in accordo con la 
democrazia ed i diritti umani. In questi termini, le politiche 
educative possono essere interpretate come un processo inclusivo 
funzionale all acquisizione delle capacità che permettono 
all individuo di riflettere sulle proprie azioni e sul loro valore, 
muovendosi non solo nell ottica personale, ma considerando anche 
l ambiente in cui vive, rivelandosi necessarie per garantire armonia 
sociale in un mondo caratterizzato dalla naturale diversità.  

 
 
3. Ripensare il sistema educativo nell ottica del pensiero critico  

 
Oggi ci troviamo in un epoca di rapidi mutamenti, di crisi 

economica ma anche valoriale, che spesso producono un senso di 
disorientamento anche in quanti, come gli educatori, dovrebbero 
fornire indicazioni precise sulla strada da intraprendere, divenendo 
difficile individuare quali siano le priorità da perseguire. In 
quest ottica, uno degli aspetti fondamentali della ricerca educativa 
contemporanea dovrebbe essere la questione dell inclusione 
scolastica, quale volano per favorire l inclusione sociale.  

Un tema particolarmente complesso che necessita sempre 
di approfondimenti, di nuove sperimentazioni e soprattutto di nuove 



80 
 

ibridazioni scientifiche che siano d aiuto alla promozione di una 
migliore giustizia sociale della democrazia. Ciò potrebbe significare 
che la costruzione di un paradigma educativo inclusivo dovrebbe 
essere orientata a valorizzare le differenze, ma in contesti scolastici 
e sociali democraticamente autentici, fondati su opportunità 
educative e formative condivise, eque e accessibili a tutti, che 
rispondano al diritto alla diversità e si impegnino ad eliminare le 
barriere e gli ostacoli all apprendimento e alla partecipazione 
culturale, sociale e formativa. Una prospettiva che a sua volta si 
rivelerebbe essenziale per un approccio orientato ad una migliore 
giustizia sociale della democrazia, ove non sussista una 
contrapposizione tra le lites e l organizzazione sociale, ma operi una 
adeguata spinta dal basso che migliori le possibilità di 
partecipazione e di condivisione sociale10.  

Un tale modello educativo fa eco alla cosiddetta scuola-
laboratorio di John Dewey, il quale nel valorizzare l interazione con 
il contesto sociale e fisico per la costruzione della conoscenza, 
promosse un progetto educativo che rifletteva la vita sociale e 
aiutava gli studenti a diventare cittadini responsabili e partecipativi. 
Dewey sviluppò questo modello educativo a cavallo tra l Ottocento 
ed il terzo decennio del Novecento, un epoca in cui si stavano 
affermando esperienze educative di avanguardia, ispirate a principi 
innovativi rispetto a quelli tipici delle scuole tradizionali. Un fattore 
caratteristico di questo nuovo approccio educativo era la volontà di 
sostenere un ideologia democratica e progressista, volta alla 
costruzione di una cittadinanza attiva all interno di una società 
democratica. Da qui, la convinzione che la scuola dovesse essere un 
laboratorio sociale, dove gli studenti avrebbero dovuto collaborare, 
discutere e prendere decisioni consapevoli, ma non in termini 
astratti e separati dalla vita reale, bensì adeguando le loro menti al 

 
10 Per ulteriori approfondimenti sul tema, (Ariemma 2016). 



81 
 

contesto concreto, per meglio comprendere le dinamiche sociali. 
Secondo Dewey il primo passo per lo sviluppo del pensiero era 
costituito dall esperienza, in quanto il riferimento ad una situazione 
concreta di vita quotidiana permette di risvegliare il pensiero dei 
discenti per la sua stretta attinenza all esperienza vissuta, perché 
quando il nesso con la realtà si fa evidente diviene naturale 

l apprendimento11. Infatti, nel lavoro Esperienza e natura, Dewey 
afferma che la personalità, l individualità e la soggettività sono il 
frutto e l espressione di una complessa rete di interazioni organiche 
e sociali ed  importante che le conoscenze e le esperienze si 
tramutino in saperi trasferibili ad altri contesti (Dewey, 2022).  

In tal modo, la scuola si mostrerebbe in grado di influenzare 
il progresso sociale e, a sua volta, ne verrebbe influenzata, ponendo 
lo studente al centro del rapporto educativo per sviluppare un 
apprendimento costruttivo e non passivo: «È un cambiamento, una 
rivoluzione, non diversa da quella copernicana, quando si spostò il 
centro dell astronomia dalla terra al sole. Nel nostro caso, l alunno 
diventa il sole intorno al quale girano gli strumenti dell educazione» 
(Dewey, 1977:26-27), e tutto questo avviene perché «Il cambiamento 
in corso nel metodo e nel curriculum relativi all educazione, è frutto 
tanto del mutamento della situazione sociale tanto dallo sforzo di 

sforzo di concepire quello che grosso modo può essere definita la 
Nuova educazione  alla luce dei notevoli cambiamenti all interno 

della società» (Dewey, 1977:5-6)12.  

 
11 Sia all Università di Chicago sia alla Columbia University di New York, Dewey 
predispose scuole sperimentali annesse ai dipartimenti di pedagogia, dove le sue 
concezioni furono attuate e messe in pratica. Nella scuola sperimentale organizzata 
a New York, ad esempio, i bambini coltivavano l orto, facevano frequentemente gite 
in campagna, prendevano parte a laboratori artigianali, ecc. 
12 In sostanza, Dewey nell opera Scuola e società, esponendo i caratteri 
fondamentali del proprio pensiero educativo, affermava che davanti alle molteplici 
e numerose trasformazioni che stavano modificando la società, la scuola non poteva 
rimanere lontana ed estranea alle dinamiche ed ai profondi cambiamenti che 



82 
 

Seguendo i termini di un simile ragionamento, ecco che la 
scuola assumerebbe le fattezze di una società democratica 
embrionale quale luogo in cui sperimentare e promuovere un 
equilibrio tra le vite particolari dei singoli cittadini del domani e una 
rete di potenziali valori condivisi, attraverso un processo dinamico e 
aperto, per essere sempre adattabile alle trasformazioni economiche 
e politiche della realtà. Così, l educazione, oltre ad essere un 
fenomeno naturale nella vita umana, si candida a diventare un 
processo fondamentale che orienta la vita degli individui: compito 
che spetta in particolare alla famiglia e alla scuola. Un simile 
approccio implica come modello privilegiato per l apprendimento e 
l acquisizione di quelle competenze che rendano l educazione 
esperienza concreta e continuativa, il ricorso ad un metodo 
d indagine improntato alla forza argomentativa del dialogo, quale 
strumento essenziale della socialità e della comunicazione popolare. 
Una metodologia che mira alla risoluzione delle questioni 
controverse superando la dimensione della logica aut/aut, per 
abbracciare strumenti capaci di valorizzare la relazione tra i soggetti 
coinvolti, i quali così facendo vengono posti nella condizione di poter 
esaminare le ragioni contrarie alla propria, sino a coglierne il senso 
e i motivi che stanno alla base13. In questi termini, le attività di 
discussione e di argomentazione possono essere considerate un 
potente strumento per sviluppare un pensiero argomentativo, 
riflessivo e metacognitivo, perché è solo attraverso il confronto ed il 
dialogo che possono gettarsi le basi per il consolidamento di una 
società aperta e democratica.  

Confronto e scambio dialogico che, com è noto, sono alla 
base della concezione socratica classica del dialogo e del ragionare, 

 
avvenivano nella realtà, sollecitando a tal fine il dialogo, la partecipazione attiva e 
la valorizzazione delle differenze. Per ulteriori approfondimenti sul pensiero di John 
Dewey (Minerva, 2004; Pezzano, 2013; Spadafora, 2015; Fiorucci e Lopez, 2017). 
13 In argomento (Tomasi, 2022).  



83 
 

insieme agli elementi dell ironia e del dubbio. Per Socrate il dialogo 
creava uno spazio d incontro e d intesa, facendo maturare processi 
di scambio e problematizzando ogni giudizio, ogni presa di posizione 
e ogni scelta, favorendone un più libero e rinnovato sviluppo. 
Mutuando il pensiero socratico, si può affermare che al fine di 
promuovere in concreto un educazione inclusiva, l apprendimento 
non dovrebbe essere soltanto un processo individuale, ma andrebbe 
vissuto come esperienza sociale, da declinare e processare con e 
grazie agli altri, attraverso discussioni e dibattiti sia con i coetanei 
sia con gli insegnanti. In questo senso, l ascolto e l accettazione della 
pluralità delle opinioni diventano componenti essenziali del dialogo, 
e di una visione democratica della vita capace di promuovere una 
prospettiva più ricca sui valori umani, e quindi inclusiva. 

Tra le voci più autorevoli che analizzano il concetto di 
educazione in senso critico e creativo seguendo il pensiero socratico 
c è quella di Martha Nussbaum. La filosofia americana, nel 
riproporre in chiave di etica pubblica contemporanea la centralità di 
politiche umanistiche, suggerisce di coltivare l umanità  perché: «Le 
competenze associate alle scienze umane e alle arti  come il 
pensiero critico, la capacit  di immaginare empaticamente la 
situazione di un altra persona e la consapevolezza della storia 
mondiale e dell attuale ordine economico globale  sono tutte 
essenziali per una cittadinanza democratica responsabile, oltre che 
per tutta una serie di altre capacit  che le persone possono scegliere 
di esercitare più tardi nella vita» (Nussbaum, 2011, 2012:158). In 
questi termini, Nussbaum difende la cultura umanistica in quanto 
capace di formare uno spirito fatto di pensiero critico, immaginativo, 
innovativo ed empatico, capace di guardare il complesso , di 
trascendere i localismi ed aprirsi al globale, educando alle virtù 
politiche e sociali. L obiettivo è promuovere una teoria basata 
sull idea che l educazione non debba limitarsi a fornire competenze 
tecniche e professionali, ma formare cittadini consapevoli, critici e 



84 
 

capaci di empatia, in grado di contribuire a una società democratica 
e inclusiva14. In questo scenario, citando il De Anima di Aristotele, 
Nussbaum sollecita la necessità di dotare l uomo di una saggezza 
pratica  che gli consenta di abitare il mondo umano senza tentare 
di innalzarsi al di sopra di esso. 

Pensiero critico, creatività e capacità di comprendere l altro , 
sono dunque questi gli elementi fondamentali per affrontare le sfide 
globali e costruire una democrazia sana, così come per garantire 
la dignità e l autodeterminazione delle persone. Al riguardo 
Nussbaum evoca il concetto di capability, riferendosi ad una sorta 
di capacità interna unita alle circostanze esterne15. La capacit  
interna di un individuo è il potere che il soggetto possiede anche se 
non lo esercita direttamente: tratti dell intelletto, del carattere e del 
corpo  che mettono gli individui nella posizione di scegliere e di 
agire nel modo appropriato  (Nussbaum, 2003: 59); da qui la 
necessità di combinarla con le circostanze esterne, al fine di renderla 
concreta (Nussbaum, 2001: 103). E, tra queste capacità, è proprio 
l educazione a giocare un ruolo centrale, nella misura in cui 
permette agli individui di sviluppare autonomia e consapevolezza dei 
propri diritti e dei propri limiti. Così, la proposta sviluppata dalla 
Nussbaum sembra privilegiare un punto di vista che mette al centro 
l uomo e l umanità, non già il mero progresso e sviluppo fine a sé 
stesso.  

A dare seguito alle teorie della Nussbaum sembrerebbe il 
progetto costitutivo dell Agenda 2030 adottata nel 2015 e diretta, tra 

 
14 Non è un caso se, nel libro Non per profitto. Perché le democrazie hanno bisogno 
della cultura umanistica, Nussbaum denuncia il pericolo di un sistema educativo 
sempre più orientato alla sola formazione tecnica, a discapito delle discipline 
umanistiche (Nussbaum, 2010).  
15 In argomento, va detto che Nussbaum sviluppa il modello delle capacità, 
elaborato con Amartya Sen. Tuttavia, Nussbaum distingue nettamente le due 
accezioni di capacit  (interna ed esterna), non incorrendo nel rischio di ambiguità 
cui si espone invece la teoria di Sen (Sen, 1993). 



85 
 

l altro, a promuovere un istruzione equa e di alta qualità, adeguata 
alle esigenze di ognuno, che assicuri l accesso universale alle 
opportunità educative in contrasto alla dispersione scolastica e 
all analfabetismo funzionale (Fucecchi e Nanni, 2019). Un impegno 
a favore dell educazione e dell Agenda 2030 viene portato avanti 
dall UNESCO che, con un lavoro Educazione alla cittadinanza 
mondiale, tempi e obiettivi di apprendimento, ha fornito indicazioni 
pedagogiche chiare per individuare la formazione come una priorità 
per tutti i soggetti e per educare alla cittadinanza mondiale. Tutti 
obiettivi cruciali per creare un educazione più sostenibile e 
inclusiva, come impegno formativo per l uomo contemporaneo16. 
Ove, per educazione non si deve fare riferimento soltanto all esigenza 
di trasmettere conoscenze e competenze attraverso la scuola, ma 
anche alla necessità di promuovere formazione, intesa come 
inculturazione, cioè far sì che ciascuno dia forma a sé stesso 
secondo le proprie potenzialità. 

In tal modo, educare, istruire e formare dovrebbero 
significare prima di tutto far fronte alle libert  radicate all interno 
della società, in particolare alle libert  civili e politiche. Poiché la 
partecipazione, che  requisito tanto per la libert  quanto per lo 
sviluppo, richiede conoscenze e capacit  che si acquisiscono 
soprattutto attraverso un educazione interdisciplinare e 
democratica.  

 
16 L Italia è parte dell Agenda 2030 dell ONU. E ,sul piano delle politiche interne, la 
risposta nazionale alle sollecitazioni dell Agenda 2030 si è andata a strutturare 
attraverso diversi interventi quali: il Piano per l educazione alla Sostenibilità, varato 
nel 2017, e contenente 20 azioni coerenti con gli obiettivi dell Agenda 2030; ancora 
la L. 92/2019 che promuove l insegnamento dell educazione civica in tutte le scuole 
italiane, come mezzo necessario a garantire lo sviluppo sostenibile, la cittadinanza 
digitale e la tutela del pianeta e dei beni comuni (in argomento, Capobianco e 
Vittoria, 2020); ma anche i protocolli d intesa sottoscritti dal Miur con altri 
dicasteri, istituzioni e organizzazioni nazionali e internazionali, enti, associazioni di 
settore sui temi dell educazione ambientale, alla sostenibilità, al patrimonio 
culturale, alla cittadinanza globale. 



86 
 

Un aspetto, quello dell interdisciplinarietà, ben presente 
nelle riflessioni di Edgar Morin, il quale proprio sul piano delle 
politiche educative propone una riforma realizzabile attraverso una 
nuova organizzazione dei saperi non distinti e frazionati in 
discipline, ma collocati all interno di una realtà globale e poli-
disciplinare (Morin, 2000). Per il filosofo e sociologo francese, la 
separazione delle discipline rende incapaci di cogliere ciò che è 
tessuto insieme, cioè la complessità di questi stessi saperi. Da qui, 
la promozione di un approccio educativo che tratti olisticamente gli 
elementi critici dei problemi, da cui derivare possibili soluzioni 
necessarie alla ricomposizione finale. Ne deriva che, se la scuola 
deve formare la persona e il cittadino, c è la necessità di porre 
attenzione a una dimensione interdisciplinare, che nasce 
dall esigenza di avvicinare la scuola alla vita e alla complessità e 
interconnessione dei fenomeni umani che, oggi più che mai, trovano 
evidenze nella globalizzazione, nell internazionalizzazione degli 
scambi economici e commerciali, negli imponenti fenomeni 
migratori e nella politica (Morin, 2014). Un punto di vista che è facile 
cogliere anche negli scritti della Nussbaum, la quale pur 
riconoscendo i limiti della democrazia attuale, e in particolare di 
quella statunitense, la individua come l habitat ideale per 
promuovere un educazione interculturale, che sappia farsi 
realmente planetaria e promuovere comparazioni tra modelli storici 
e culturali (Nussbaum, 2014).  

Forse, qui, la difficoltà sta nell educare gli educatori, che è il 
grande problema che Karl Marx poneva in una delle sue famose tesi 
su Feuerbach: Chi educherà gli educatori? . Una risposta potrebbe 
essere che essi si auto-educano con l aiuto degli educati. In tal caso, 
l insegnate diviene egli stesso un partecipe dell indagine svolta dalla 
comunità, con ruolo di mediazione e controllo sulla qualità della 
ricerca e sulla sua direzione. E, nel favorire il dialogo autentico, 
l educatore non dovrebbe proporre soluzioni ma in quanto 



87 
 

moderatore della discussione dovrebbe rimanere il più possibile 
neutrale, assicurandosi che tutti i partecipanti abbiano 
l opportunità di esprimersi ed offrire il proprio contributo. 
L insegnante dovrebbe quindi essere colui che agisce come una 
guida molto particolare, accompagnando i discenti nella direzione in 
cui li conducono le loro argomentazioni senza interferire troppo e 
promuovendo chiarezza, sincerità ed attenzione.  

Favorendo il potenziamento di questo tipo di capacit  si d  
spazio, come suggerisce il filosofo statunitense Lipman, a quello che 
 stato definito il pensiero riflessivo: «un pensiero consapevole delle 

sue assunzioni e delle sue implicazioni e cosciente delle ragioni e 
delle prove a sostegno di quella o di quell altra conclusione» (Lipman, 
2003: 38). Diviene, quindi, fondamentale prefigurare l opportunità 
di promuovere la diffusione di un attività educativa votata al 
pensiero critico, che attraverso il dubbio e l interrogazione possa 
avviare processi di riflessione, ovviando al rischio di chiudersi in 
visioni rigide e dogmatiche, perché «La domanda insinua dubbi nella 
nostra mente e il dubbio costituisce l inizio della ricerca» (Lipman, 
2003: 115). 

 
 

4. Note conclusive: nuove sfide e vecchie tensioni  
 

Quello di coltivare un educazione democratica , dunque, un 
compito urgente per la società attuale, chiamata a impostare una 
formazione in grado di mettere ciascun essere umano nelle 
condizioni di sviluppare la sua capacit  critica; personalizzando 
l intervento educativo, istruttivo e formativo; promuovendo in 
ciascuno la capacit  di formulare domande e di usare costantemente 
il pensiero critico. Certo, cambiare l educazione è sicuramente una 
sfida complessa, che provoca accesi dibattiti riguardo ai contenuti, 
all insegnamento e ai risultati. È per questo motivo che dialogo, 



88 
 

collaborazione, senso critico e responsabilità sono fondamentali per 
incoraggiare una visione umanistica dell educazione. Solo così è 
possibile formare persone che siano in grado di operare consapevoli 
di essere cittadini del mondo, come suggerisce Edgar Morin, il quale 
è dell avviso che i cittadini per coltivare la propria umanità 
dovrebbero concepire loro stessi non come membri di una nazione, 
ma come esseri umani legati ad altri individui da interessi comuni e 
dalla necessit  di reciproco riconoscimento (Morin, 1994).  

L educazione democratica, seguendo l insegnamento di 
Dewey, ha il compito di preparare i cittadini alla vita futura, affinché 
possano muoversi ed agire con consapevolezza ed efficacia 
all interno della società. Insomma, bisogna guardare non solo al 
processo ma anche al risultato. Ciò significa, sul piano delle 
implicazioni concrete, andare oltre la mera alfabetizzazione ed 
acquisizione di competenze tecniche e gnoseologiche, per 
concentrarsi su nuovi approcci che conducano ad una maggiore 
giustizia, equità sociale e solidarietà globale. Ciò è possibile 
integrando sistemi di conoscenza derivanti da realtà diverse e 
plasmando il nostro patrimonio comune. In tal modo, l educazione 
ben può rappresentare una componente chiave per trasmettere alle 
generazioni presenti e future le conoscenze, le capacità e i 
comportamenti di cui hanno bisogno per adattare la propria vita e i 
propri mezzi di sostentamento in un ambiente in costante 
trasformazione, sensibilizzandoli nell elaborazione e attuazione di 
strategie e politiche necessarie allo sviluppo e ai cambiamenti 
climatici e non solo, in linea con gli obiettivi nazionali e 
internazionali. Un obiettivo perseguibile, ad esempio, attraverso il 
ricorso ad esperienze educative meno formali , che favoriscano 
opportunità di apprendimento al di fuori dei luoghi classici di 
formazione, prediligendo associazioni di volontariato, centri 
comunitari, centri di formazione tecnica e professionale, funzionali 
ad includere la comunità locale nei percorsi educativi per creare un 



89 
 

ambiente di supporto e comprensione reciproca. Fattori che ben 
possono contribuire in concreto alla promozione di una società più 
inclusiva, se i discenti sono chiamati, sin dalla prima infanzia e 
lungo tutto l arco della vita, ad assumere le vesti di attori sociali 
attivi per lo sviluppo e il benessere di loro stessi e dell intera 
collettività.  

In questo processo ad avere un ruolo determinante non 
possono che essere gli insegnanti e gli altri educatori chiamati a 
promuovere il pensiero critico e l autonomia di giudizio, piuttosto 
che un acritica conformità al pensiero dominante. A suggerirlo è 
anche la Raccomandazione del Consiglio europeo del 22 maggio 
2018, individuando le competenze necessarie per promuovere un 
apprendimento permanente, formale e informale, in tutti i contesti17. 
Riflessioni che peraltro assumono un significato cogente se calate 
all interno della realtà attuale dominata dal sapere digitale, a prima 
vista accessibile da parte di tutti, ma in grado di tessere invisibili e 
robuste catene, solo in apparenza fragili e facili da spezzare, in 
quanto capaci di impadronirsi di una risorsa preziosa per l uomo, 
ossia le nostre menti.  

Viviamo in un mondo connesso. Il sapere digitale, nelle sue 
diverse manifestazioni, sta diventando una componente sempre più 
invasiva nelle nostre relazioni, cambiando le dimensioni affettive, 
volitive e cognitive dell uomo, e dando luogo ad una vera mutazione 
antropologica. Si tratta di cambiamenti in grado di incidere anche 
sull educazione, indicando l emergere di un nuovo contesto globale 
dell apprendimento. Grandi e molteplici sono i benefici che la 
connettività digitale può avere, ampliando le opportunità di 
mobilitazione sociale, civile e politica, ma non poche sono anche le 
preoccupazioni che solleva. Ciò anche nella consapevolezza che, 

 
17 Il risultato di questo percorso è stata l elaborazione delle 8 competenze chiave 
europee, che gli Stati Membri dell Unione Europea sono chiamati a recepire, 
facilitandone l acquisizione da parte di tutti i cittadini. 



90 
 

considerato il potenziale delle tecnologie informatiche, alcuni 
ipotizzano che il ruolo dell insegnante sia destinato a cadere 
nell oblio, sostituito dalle nuove tecnologie digitali, con un risparmio 
di mezzi e risorse.  

Nondimeno, anche se l affermazione delle nuove tecnologie 
sta radicalmente cambiando la natura dei processi educativi, non si 
può negare che l impiego di dispositivi leggeri e portatili, che 
spaziano dai telefoni cellulari, ai tablet, passando per i computer 
palmari, abbia fatto sì che l apprendimento non sia più confinato a 
luoghi fissi e prestabiliti, rivoluzionando così la natura della 
conoscenza nelle società moderne. Lo testimoniano alcune ricerche 
che dimostrano l efficacia di queste nuove tecnologie nel campo 
dell alfabetizzazione e dell apprendimento delle lingue, divenute 
fondamentali soprattutto per quei bambini e giovani che vivono in 
zone remote e in condizioni svantaggiate. 

Le politiche educative devono dunque fare i conti con 
l influenza di questi nuovi soggetti , tenendo in debito conto le 
nuove relazioni e dinamiche che i media digitali offrono, ma con la 
dovuta cautela. E, ancora una volta, chiamati a questo importante 
ruolo non possono che essere gli educatori, i quali in questo nuovo 
mondo cibernetico, devono preparare al meglio le nuove generazioni 
di nativi digitali  affinché possano comprendere le dimensioni 
etiche e sociali non solo delle attuali tecnologie digitali, ma anche di 
quelle che si inventeranno in futuro. Conseguentemente, se l utilizzo 
delle nuove tecnologie può favorire processi inclusivi, finanche 
promuovendo nuove competenze emotive e sociali, è l insegnante a 
dover adattare, in base alla solida conoscenza del contesto, questo 
nuovo sapere affinché risulti in grado di aiutare i discenti a costruire 
le loro abilità sociali ed emotive, di valorizzazione e rispetto dell altro, 
da sfruttare e concretizzare in futuro, in ambito lavorativo e sociale. 
Questo perché, l educazione non  solo una mera acquisizione di 
abilit , ma  anche apprendimento di valori quali il rispetto della 



91 
 

vita e della dignità umana, necessari per garantire armonia sociale.  
Se vogliamo beneficiare di questa evoluzione in atto, 

caratterizzata da un sempre più rapido mutamento della scienza e 
delle tecnologie, dobbiamo essere in grado di comprendere e gestire 
le opportunità e i rischi. Ecco, dunque, l importanza di promuovere 
un approccio umanistico all apprendimento durante tutto l arco 
della vita per favorire uno sviluppo che sia sociale, economico e 
culturale, come principio cardine dell educazione. Questo dovrebbe 
essere lo scopo fondamentale dell educazione e dell apprendimento 
nel XXI secolo. Soltanto in tal modo, l educazione può rivelarsi 
strumento di trasformazione e contribuire ad un futuro inclusivo per 
tutti.  

 
 

Bibliografia 
 
Ariemma, L. (2016). La scuola come palestra di democrazia  e di 
educazione alla cittadinanza. In G.M. Labriola (Eds.) La citt  come 
spazio politico: tessuto urbano e corpo politico, crisi di una metafora. 
Napoli: ESI, 411-431. 
 
Aristotele, L Anima. (G. Movia trad.). Milano: Bompiani. 2001. 
 
Capobianco, R., & Vittoria, P. (2020). L educazione civica torna tra i 
banchi di scuola: spunti e possibilità operative mediante il Teatro 
Legislativo. Studi sulla Formazione, 23(2), 123- 137. 
 
Dewey, J. (1977). Scuola e società. Firenze: La Nuova Italia (Opera 
originaria pubblicata 1899). 
 
Dewey, J (2004). Democrazia ed educazione. Milano: Sansoni (Opera 
originaria pubblicata 1916).  



92 
 

Dewey, J. (2022). Esperienza e natura. (P. Bairati trad.). Milano: 
Mursia. (Opera originaria pubblicata 1929). 
 
Fiorucci, M., & Lopez, G. (2017). John Dewey e la pedagogia 
democratica del 900. Roma: Roma Tre-Press. 
 
Fucecchi, A. & Nanni, A. (2019). Agenda 2030. Una sfida per la 
scuola. Brescia: Schol . 
 
Lipman, M. (2003). Educare al pensiero. Milano: Vita e Pensiero.  
 
Montessori, M. (2000). Il metodo della pedagogia scientifica applicato 
all educazione infantile nelle Case dei Bambini. Roma: Opera 
nazionale Montessori (opera originaria pubblicata 1909). 
 
Morin, E., & Kern, A.B. (1994). Terra-patria. Milano: Raffaello 
Cortina.  
 
Morin, E. (2000). La testa ben fatta. Riforma dell insegnamento e 
riforma del pensiero. Milano: Raffaello Cortina Editore. 
 
Morin, E. (2014). Insegnare a vivere. Manifesto per cambiare 
l educazione. Milano: Cortina. 
 
Nocchi, F. R. (2020). Quintiliano. Modelli pedagogici e pratiche 
didattiche. Scholè: Brescia. 
 
Nussbaum, M. (2001). Diventare persone. Donne e universalità dei 
diritti. Bologna: Il Mulino (opera originaria pubblicata 2000). 
 
Nussbaum, M. (2003). Natura funzione e capacit : la concezione 
aristotelica della ridistribuzione politica. (G. Zanetti trad.). Reggio 



93 
 

Emilia: Diabasis (opera originaria pubblicata 1988). 
 
Nussbaum, M. (2011). Non per profitto. Perch  le democrazie hanno 
bisogno della cultura umanistica. Bologna: Il Mulino (opera originaria 
pubblicata 2010). 
 
Nussbaum, M. (2012.). Creare capacit . Liberarsi dalla dittatura del 
Pil. Bologna: Il Mulino (opera originaria pubblicata 2011). 
 
Nussbaum, M. (2014). Coltivare l umanità. Roma: Carocci. 
 
Pezzano, T. (2013). La scuola laboratorio di John Dewey: la 
sperimentazione  dell individuo per la democrazia. NS Ricerca, 2, 

75-80. 
 
Piaget, J. (1936). La construction du real chez l enfant. Neuchâtel: 
Delachaux et Niestlé. 
 
Pinto Minerva, F. (2004). Immaturità e crescita. Intelligenza ed 
esperienza. In Filograsso, N., & Travaglini, R. (Eds.). (2007). Dewey 
e l educazione della mente, Milano: FrancoAngeli. 
 
Platone. Apologia di Socrate. (G. Reale trad.). Milano: Bompiani. 
2000a. 
 
Platone. Menone. (G. Reale trad.). Milano: Bompiani. 2000b. 
 
Platone. Le leggi. (F. Ferrari trad.). Milano: Rizzoli. 2005. 
 
Rousseau, J. J. (2016). Emilio o dell Educazione. (A. Potestio trad.). 
Roma: Studium. (opera originaria pubblicata 1792). 
 



94 
 

Sen, A. (1993). Il tenore di vita. Tra benessere e libert . Venezia: 
Marsilio, 91-132. 
 
Spadafora, G. (2015). L educazione per la democrazia. Studi su John 
Dewey. Roma: Anicia.  
 
Testi. C. A. (2018). La Logica di Tommaso d Aquino Dimostrazione, 
induzione e metafisica. Bologna: ESD.  
 
Tomasi, S. (2022). Argomentazione, educazione, diritto. Bari: Cacucci. 
 
Vygotskij Lev, S. (2008). Pensiero e linguaggio. (L. Mecacci Trad.) 
Roma: Laterza (opera originaria pubblicata 1934). 

 


